
 

  

 
 

 

 
UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE  

 CAMPUS AVANÇADO DE PAU DOS FERROS  
DEPARTAMENTO DE LETRAS ESTRANGEIRAS   

CURSO DE LETRAS LÍNGUA ESPANHOLA  
 

 
 
 

 
 
 
 

ANDERSON GOMES FREIRE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A TRANSMUTAÇÃO DO CONCEITO FANTASMAGÓRICO EM PEDRO PÁRAMO: 
DO ROMANCE LITERÁRIO AO FILME DE 2024 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PAU DOS FERROS/ RN 
2025 



 

ANDERSON GOMES FREIRE 
 
 
 
 
 
 
 

A TRANSMUTAÇÃO DO CONCEITO FANTASMAGÓRICO EM PEDRO PÁRAMO: 
DO ROMANCE LITERÁRIO AO FILME DE 2024 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Monografia apresentada ao Departamento 
de Letras Estrangeiras (DLE), do Campus 
Avançado de Pau dos Ferros (CAPF), da 
Universidade do Estado do Rio Grande do 
Norte (UERN), como requisito obrigatório 
para obtenção do título de Licenciado em 
Letras Língua Espanhola. 

 
 

Orientadora da Monografia: Profª. Drª. 
Edilene Rodrigues Barbosa 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

PAU DOS FERROS/ RN 
2025 



 

 

 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais. 



 

Agradecimentos 

 

Agradeço, primeiramente, a Deus, por me conceder força, sabedoria e perseverança 

ao longo desta jornada. 

À minha família, meus pais, minha irmã, minha sobrinha Luara e meu cunhado Luan, 

apoio e incentivo em todos os momentos desta caminhada. 

Aos meus colegas de faculdade: Amélia, Lelriandeson, Érica Laura e Ezilda. A Cynthia 

Sonally, secretária do DLE, bem como à Meiry, bibliotecária, pela amizade, e 

colaboração constante durante todo o percurso acadêmico. 

À minha querida orientadora, Dra. Edilene Rodrigues Barbosa, pela dedicação, 

paciência, disponibilidade e valiosa orientação, que tornaram possível a concretização 

deste trabalho. 

Agradeço também à banca examinadora, composta por Profa. Ma. Orfã Noemi 

Gamboa e Prof. Dr. Francisco Edson Gonçalves Leite, pela leitura atenta, pelas 

contribuições e pela partilha de conhecimentos que enriqueceram esta pesquisa. 

A todos que, de alguma forma, contribuíram para a realização deste estudo, deixo o 

meu mais sincero muito obrigado. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Ai de vós, almas depravadas, nunca mais 

esperem olhar para os céus.” 

 Dante. Inferno, Canto III (1308–1321). 

 



 

RESUMO 
 
 

Este trabalho propõe uma análise da transmutação do conceito fantasmagórico na 
obra Pedro Páramo, de Juan Rulfo (1955), e em sua adaptação cinematográfica 
dirigida por Rodrigo Prieto (2024) e exibida pela Netflix, sob a perspectiva da teoria da 
tradução intersemiótica. Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa de abordagem 
qualitativa, de caráter analítico e comparativo, fundamentada nos pressupostos da 
teoria Peirceana, com as contribuições de Santaella (1983) e Jakobson (2003). O 
estudo busca compreender como o conceito ou, mais precisamente, os signos do 
fantasmagórico presentes no texto literário são transmutados para a linguagem 
audiovisual, deslocando-se do plano verbal para o visual e o sonoro. Ao investigar a 
evidência sombria, conclui-se que, tanto na narrativa escrita quanto na fílmica, o 
fantasmagórico manifesta-se como signo de permanência e de ausência, revelando 
um espaço onde vida e morte, memória e silêncio coexistem na constituição simbólica 
de Comala. 
 
Palavras-chave: intersemiótica, literatura, cinema, adaptação, fantasmagórico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMEN 

Este trabajo propone un análisis de la transmutación del concepto fantasmagórico en 

la obra Pedro Páramo, de Juan Rulfo (1955), y en su adaptación cinematográfica 

dirigida por Rodrigo Prieto (2024) y exhibida por Netflix, desde la perspectiva de la 

teoría de la traducción intersemiótica. Metodológicamente, se trata de una 

investigación de enfoque cualitativo, de carácter analítico y comparativo, basada en 

los presupuestos de la teoria Peirceana com la contribuiçión de Santaella (1983) y 

Jakobson (2003). El estudio busca comprender cómo el concepto, o mejor dicho, los 

signos de lo fantasmagórico presentes en el texto literario se transmutan al lenguaje 

audiovisual, desplazándose del plano verbal al visual y sonoro. Al investigar la 

evidencia sombría, se concluye que, tanto en la narrativa escrita como en la fílmica, 

lo fantasmagórico se manifiesta como signo de permanencia y de ausencia, revelando 

un espacio donde la vida y la muerte, la memoria y el silencio coexisten en la 

constitución simbólica de Comala. 

 

Palabras clave: intersemiótica, literatura, cine, adaptación, fantasmagórico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



 

LISTA DE IMAGENS 

 
Imagem 1 – Comala à vista - Frame 2:10:51...............................................................30 

Imagem 2- Ida ao Comala- Frame 2:07:00..................................................................31 

Imagem 3 – Chegada à Comala - Frame 2:06:28.......................................................33  

imagem 4- Entrada no ambiente- Frame 2:05:44........................................................33   

imagem 5 - Ambientação do alojamento de Eduviges Dyada - Frame 2:04:53..........35 

imagem 6- Casa estilhaçada- frame 2:04:43..............................................................35  

imagem 7- Miguel Páramo aparece a Eduviges após sua morte - Frame 1:42:54 

....................................................................................................................................36 

imagem 8- Eduviges lamenta sua partida- Frame 1:51:24 .......................................37 

imagem 9- Funeral de Miguel Páramo - Frame 1:51:17...............................................39 

imagem 10- Padre nega bençao ao falecido – frame 1:51:07....................................39 

imagem 11- Enfurecimento de Pedro Páramo- frame 1:50:27..................................40 

imagem 12- Anita relata o abuso ao padre Rentería - Frame 1:49:22 .........................41 

imagem 13- Suicídio de Eduviges Dyada - Frame 1:25:00.........................................43 

imagem 14- Desespero  de Toribio Aldrete -Frame 1:29:34.......................................44 

imagem 15- Enforcamento de Toribio Aldrete- Frame 1:29:10...................................45 

imagem 16- Chegada na casa dos irmãos - Frame 1:19:54.......................................46 

imagem 17- Telhado  danificado- Frame 1:19:09........................................................47 

imagem 18- Irmãos dormindo Juntos- Frame 1:15:33.................................................47 

imagem 19- Preciado vai para a cama- Frame 1:13:60...............................................49 

imagem 20- Mulher dissolve em lama - Frame 1:13:14.............................................49 

imagem 21- avalanche de lama- Frame 1:12:58.........................................................49 

imagem 22- Chegava ao centro do Comala- Frame 1:11:43.......................................51 

imagem 23- Almas penadas na praça -Frame 1:11:32 ............................................. 51 

imagem 24- Miguel galopando- Frame 1:05:14...........................................................53 

imagem 25- Momento da morte de Miguel Páramo- Frame 1:05:03 ..........................53 

imagem 26- simbologia da passagem do tempo- Frame 47:19..................................54 

imagem 27- Delirio de Susana San Juan- Frame 46:56.............................................55 

imagem 28- Depressão de Susana San Juan- Frame 27:08 ......................................55 

imagem 29- Morte de Susana San Juan- Frame 22:32...............................................56  

 



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................. 10 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA ...................................................................... 15 

2.1 Conceito de semiótica e intersemiótica ................................................... 15 

2.2 Adaptações da Teoria Peirceana .............................................................. 17 

2.3 Literatura e cinema: um breve conceito .................................................. 18 

2.4 Literatura fantástica e ambiguidade entre o real e não-real .................. 20 

3 METODOLOGIA .............................................................................................. 22 

3.1 Corpus da pesquisa .................................................................................... 22 

3.2 Critérios de análise ..................................................................................... 23 

3.2.1 Câmera, movimento e enquadramento ..................................................... 23 

3.2.2 Luz, iluminação .......................................................................................... 23 

3.2.3 Som, silêncio e atmosfera auditiva ............................................................ 24 

3.2.4 Montagem e ambientação ......................................................................... 24 

4 ANÁLISE .......................................................................................................... 25 

4.1 Sobre os autores: um pouco do autor Juan Rulfo e sua obra Pedro Páramo 

e do diretor Rodrigo Prieto .............................................................................. 25 

4.2 Sinopse de Pedro Páramo ......................................................................... 27 

4.3 Comala à Vista: Travessia para o Espaço dos Mortos .......................... 28 

4.4 Atravessando Comala: O Silêncio que Revela os Mortos ..................... 31 

4.5 A travessia pelos “tiliches”: A inscrição do fantasmagórico ............... 33 

4.6 Quando o nevoeiro revela a morte: Miguel e Doroteia no limiar do 

impossível...........................................................................................................35 

4.7 O julgamento dos vivos e dos mortos: a ética despedaçada no velório de 

Miguel Páramo ................................................................................................... 37 

4.8 Entre a fé e o indizível: a confissão de Ana como cena-limite ............. 40 

4.9 Entre a luz vacilante e o esquecimento: o fim de Eduviges .................. 42 



 

4.10 A clausura de Toribio Aldrete: ecos, morte e assombro ..................... 44 

4.11 Entre ruínas e murmúrios: a casa dos irmãos como limiar 

fantasmagórico.................................................................................................46 

4.12 A Mulher que se Desfaz: Corpo, Terra e Dissolução Fantasmagórica.49 

4.13 A Praça das Almas: Murmúrios, Frio e a Revelação do Invisível ....... 52 

4.14 A morte de Miguel Páramo: de caminho a neblina ............................... 54 

4.15 Entre a vigília e o delírio: a vertigem fantasmagórica de Susana ...... 56 

4.16 O apagamento de Susana: rito, resistência e dissolução ................... 58 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................. 61 

REFERÊNCIAS ................................................................................................... 63 

 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

   
 
 
 

 
 



 
 
 

10 

 

 
1 INTRODUÇÃO 

Este trabalho monográfico tem por objetivo geral analisar a transmutação do 

conceito fantasmagórico na obra Pedro Páramo, de Juan Rulfo, e sua adaptação 

cinematográfica lançada pela Netflix (2024). Para isso, cabe-se dissertar sobre dois 

conceitos que constituem este TCC: o de semiótica e intersemiótica. 

A Semiótica é “a ciência geral de todas as linguagens” Santaella (1983, p.07) e 

tem por objeto investigar seus modos de constituição e suas produções de significação 

e de sentido, sendo assim, a semiótica estuda os signos e os processos de 

significação, ou seja, como algo representa outra coisa. Já a intersemiótica refere-se 

ao processo de tradução ou transmutação de signos entre diferentes sistemas de 

linguagem, conceito formulado por Roman Jakobson (2003), que a define como “a 

interpretação de signos verbais por meio de sistemas de signos não verbais”. Em 

nosso contexto, a intersemiótica compreende a passagem da linguagem literária verbal 

(escrita) para a linguagem audiovisual ou visual e sonora, como ocorre na adaptação 

cinematográfica de Pedro Páramo.  

A intersemiótica pode ser entendida como a ciência da tradução e da 

transposição de um livro para o cinema, pois é significativa por diversas razões, 

sobretudo quando se tem interesse em áreas como a linguagem, a comunicação, as 

artes visuais, a literatura ou o próprio cinema. A intersemiótica, sendo um dos vários 

conceitos da semiótica, estuda o processo de tradução ou transmutação de um signo 

para outro.  

 Entende-se que há uma transformação de uma linguagem verbal literária para 

uma linguagem audiovisual, considerando que a adaptação de um livro para o cinema 

não é uma simples cópia, é uma tradução intersemiótica, significando traduzir de um 

sistema de signos para outro. Jakobson (2003) define como a interpretação de signos 

verbais por meio de sistemas de signos não verbais. Ele dá exemplos de 

transmutação, como quando um poema vira música, uma narrativa literária vira pintura 

ou cinema, ou quando conceitos são representados em símbolos gráficos como o 

cinema recria, interpreta e transforma a obra original. 

Nesse contexto, a análise ora apresentada se dá com relação a obra Pedro 

Páramo, do escritor mexicano Juan Rulfo. Romance escrito em 1955 considerado do 

gênero fantástico e com narrativa fragmentada. Pois, segundo o crítico literário Stanton 

(1988), a fragmentação da narrativa em Pedro Páramo com seus múltiplos pontos de 



 
 
 

11 

 

vistas, saltos temporais e termos deícticos que perdem referencialidade, contribui para 

instaurar uma realidade simbólica e ambígua, refletindo a desintegração social e 

espiritual do México rural. 

Para Jakobson (2003, p. 64), “o significado de um signo linguístico não é mais 

que sua tradução por um outro signo que lhe pode ser substituído”. Essa afirmação 

evidencia a concepção de que o sentido de um signo nunca é fixo ou absoluto, mas 

depende de sua relação com outros signos. Nesse ponto, Jakobson dialoga com 

Peirce, para quem todo signo é interpretado a partir de outro, em um processo infinito 

de semiose. Dessa forma, compreender um signo significa ser capaz de traduzi-lo, 

seja em outro signo verbal, seja em um sistema distinto de representação, o que abre 

caminho para a noção de tradução intersemiótica. 

  Em relação a tradução intersemiótica, ou transmutação, evidencia-se um 

princípio fundamental na adaptação de obras literárias para outras linguagens, nesse 

caso, a possibilidade de interpretar signos verbais por meio de sistemas não verbais. 

Na situação de Pedro Páramo, significa que os elementos do romance de Juan Rulfo 

têm a fragmentação narrativa, os personagens fantasmagóricos, os silêncios e as 

atmosferas de abandono são recriados pelo cinema por meio de imagens, movimentos 

de câmera, iluminação, som e montagem. Dessa forma, a adaptação não se limita a 

uma simples reprodução do texto, mas constitui uma reinterpretação sensorial e 

simbólica, permitindo que a obra seja experienciada de maneira distinta, mantendo, 

entretanto, a essência temática e emocional do material original.  

A obra foi adaptada pela primeira vez para o cinema no ano de 1967, dirigido por 

Carlos Velo, e representou um desafio, dada a complexidade de sua estrutura não 

linear e diálogo constante entre os mundos dos vivos e dos mortos e a oscilação do 

tempo. Não tendo sido uma produção fácil, considerando as tecnologias da época, 

pois as diferenças entre o cinema produzido em 1967 e em 2024 são significativas, 

sobretudo no que se refere ao avanço tecnológico que redefine a linguagem 

audiovisual. Em meados da década de 1960, o cinema ainda dependia 

majoritariamente de recursos analógicos: a película em 35mm era o suporte 

dominante, a iluminação era fortemente dependente de equipamentos convencionais 

e o som, embora já sincronizado, apresentava limitações técnicas na captação e na 

mixagem. Os efeitos visuais eram restritos, baseados em truques de câmera, 

montagens e recursos artesanais, o que implicava uma estética mais simples, porém 

também mais direta, sustentada na força da encenação, da fotografia e do roteiro. 



 
 
 

12 

 

Em 2024, a Netflix com as ferramentas atuais que facilitaram o desenvolvimento 

do filme, lançou uma nova versão cinematográfica, dirigida por Rodrigo Pietro 

Stambaugh, reacendendo um possível   debate sobre as possibilidades e limites da 

transposição intersemiótica dessa obra literária para a linguagem audiovisual. Para 

compreender os caminhos já trilhados pela crítica sobre Pedro Páramo e sua 

adaptação cinematográfica, abordamos o romance sob a perspectiva do fantástico, da 

memória social, da intersemiótica e da adaptação. 

Quando uma obra literária é adaptada para o audiovisual ocorre um processo de 

tradução intersemiótica, no qual as palavras são convertidas em imagens, em sons, 

em gestos e em efeitos visuais. Nesse contexto, a adaptação de Pedro Páramo 2024 

dirigida pelo diretor Rodrigo Pietro, representa uma transmutação artística que exige 

do espectador um novo tipo de leitura simbólica. Como afirma Umberto Eco, “toda obra 

de arte é um sistema de signos que exige do receptor um trabalho de interpretação” 

Eco (1962, p. 22). A partir dessa perspectiva, tanto o romance quanto o filme se 

apresentam como obras abertas, ou seja, essas múltiplas possibilidades de 

interpretação surgem da combinação de narrativa fragmentada, simbolismo, 

ambiguidade e recursos estéticos que não forçam o leitor ou espectador a aceitar um 

único sentido. Essas possibilidades de interpretação dependem da forma como os 

signos são organizados e da sensibilidade de quem os interpreta. 

Assim, tem-se como propósito nessa tradução de signos observar como acontece 

o fantasmagórico e verificar a partir dos critérios que demonstram a transmutação 

intersemiótica do fantasmagórico, evidenciando como os signos do romance se 

traduzem na linguagem audiovisual.  

Adaptar é reinterpretar, resumir, reorganizar e isso pode gerar novas leituras da 

mesma história. A análise crítica permite ir além da comparação literal e pensar na 

obra como um diálogo entre dois modos de expressão. 

Portanto, considera-se como motivação para realização desse trabalho uma 

experiência acadêmica vivenciada sobre os estudos referentes a obra: Pedro Páramo, 

ainda no 5º período do curso de Letras/Espanhol, a partir das teorias de 

sequenciamento básico propostas por Rildo Cosson (2021). Esse interesse 

aprofundou-se durante a experiência como bolsista do Programa institucional de 

bolsas de iniciação à docência (PIBID), nas aulas de espanhol do ensino médio. Na 

turma, contemplada pelo referido programa, foi trabalhado Pedro Páramo como obra 



 
 
 

13 

 

central da feira de literatura hispânica, realizada pelos alunos da instituição Margarida 

de Freitas, na cidade de Portalegre. 

Desse modo, refletiu-se sobre a produção, ponderando-se até que ponto se 

equilibra o texto literário- livro, e sua adaptação audiovisual.  Diante disso, questionou-

se: de que modo é transmutado o conceito de fantasmagórico em Pedro Páramo? De 

que forma atuam os silêncios e murmúrios na obra adaptada ao cine de Pedro 

Páramo? Como se dão as passagens de tempo na obra escrita e audiovisual de Pedro 

Páramo? Em que medida se compara o real e o irreal no filme? E seus efeitos especiais 

são capazes de mostrar a realidade em comparação aos detalhes do romance escrito?  

O objetivo geral é explorar a representação do conceito fantasmagórico na 

transmutação do livro Pedro Páramo ao longa-metragem. Os objetivos específicos são 

analisar o sobrenatural, e a mudança com os usos dos efeitos especiais (movimentos 

de câmera, luz e som) que foram traduzidos para o cinema, tudo isso partindo de uma 

comparação com o texto original. Investigar as escolhas estéticas e narrativas desta 

nova versão, avaliando em que medida ela preserva a essência da obra de Rulfo ou, 

por outro lado, simplifica sua complexidade em favor de uma abordagem mais 

convencional. 

De acordo com Pedroso (2011), o fantástico e a memória social em Pedro 

Páramo, de Juan Rulfo relaciona-se à memória social, revelando a força dos fantasmas 

na narrativa literária. O mesmo se aprofunda nas teorias do conceito do fantástico 

empregado por Todorov (1975), a hesitação inerente ao fantástico correspondente ao 

diálogo incluso entre racional e ao não racional, e o desequilíbrio entre a realidade e o 

sobrenatural.  

 Já Gómez Peláez (2021) em sua obra Los estragos y límites del poder: un 

análisis de Pedro Páramo de Juan Rulfo (1955) y su adaptación cinematográfica (1967) 

analisa os limites do poder e a transposição fílmica da obra, apontando como o cinema 

ressignifica o caráter enigmático da narrativa. Gómez Peláez observa as estratégias 

de como acontece a narrativa do livro e na adaptação cinematográfica de 1967. 

Ao analisar o processo de adaptação da obra literária Pedro Páramo (1955), de 

Juan Rulfo, para o filme lançado em 2024 pela Netflix, buscou-se compreender de que 

forma os elementos fantasmagóricos presentes no romance são transmutados para a 

linguagem cinematográfica. Para isso, observou-se as estratégias de recriação de 

personagens, espaços e atmosferas, buscando identificar tanto as permanências 



 
 
 

14 

 

quanto as transformações ocorridas no processo de transposição de signos verbais 

em signos audiovisuais. 

Assim, a articulação desses quatro aspectos evidencia como o cinema, enquanto 

sistema semiótico próprio, recria a dimensão fantasmagórica e fragmentária da obra 

de Juan Rulfo, confirmando a adaptação como um exercício de tradução intersemiótica 

que não apenas preserva, mas também reinterpreta o universo literário original. 

Este trabalho está organizado em cinco partes. A primeira corresponde à 

introdução. A segunda parte apresenta os fundamentos teóricos que sustentam a 

discussão, abordando os conceitos de semiótica, intersemiótica, adaptação e 

fantasmagoria, bem como o diálogo entre os autores que embasam a análise. A 

terceira parte descreve os procedimentos metodológicos e os critérios de observação 

adotados na análise fílmica. A quarta parte dedica-se à análise comparativa entre o 

romance Pedro Páramo, de Juan Rulfo, e sua adaptação cinematográfica dirigida por 

Rodrigo Prieto (Netflix, 2024), destacando as formas de transmutação do conceito 

fantasmagórico entre os sistemas de linguagem. Por fim, a quinta parte apresenta as 

considerações finais, sintetizando os resultados e discutindo as contribuições deste 

estudo para as relações entre literatura e cinema. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

15 

 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA  

Neste capítulo, será apresentado os principais referenciais teóricos que 

fundamentam a análise da adaptação cinematográfica de Pedro Páramo. Inicialmente 

se discutirá conceitos da teoria semiótica, especialmente na perspectiva de Lúcia 

Santaella (1983) e Roman Jakobson (2003) sobre tradução intersemiótica, que permite 

compreender como signos verbais da obra literária podem ser transpostos para signos 

não verbais no cinema. Em seguida, será abordado a literatura fantástica e a construção 

do fantasmagórico, elementos centrais no romance de Juan Rulfo, para compreender 

como esses aspectos são representados visualmente na narrativa cinematográfica. Por 

fim, serão exploradas reflexões de Umberto Eco sobre a interpretação de obras abertas, 

destacando a participação ativa do receptor na construção de sentido, o que contribui 

para a análise das escolhas narrativas e visuais presentes na adaptação do romance. 

 

2.1 Conceito de semiótica e intersemiótica 

 

A semiótica é a ciência que estuda os signos e os processos de significação 

presente em diversas áreas do conhecimento. Charles Sanders Peirce (1839-1914), 

teórico considerado um dos fundadores da semiótica moderna, concebeu os signos 

como elementos que representam algo para alguém, destacando a importância da 

interpretação na construção do sentido. Nesse contexto, Santaella (1983) amplia essa 

perspectiva ao afirmar que os signos estão presentes em múltiplos sistemas de 

comunicação e que sua análise contribui para compreender fenômenos culturais e 

artísticos. Roman Jakobson (2003), por sua vez, desenvolve o conceito de tradução 

intersemiótica ou transmutação que consiste na interpretação de signos verbais por 

meio de sistemas não verbais. Esse conceito é especialmente relevante para a análise 

de adaptações literárias para o cinema, permitindo compreender como elementos da 

narrativa escrita, como os personagens, cenários e atmosferas são transformados em 

imagens, sons e movimentos na linguagem audiovisual. No caso de Pedro Páramo, a 

tradução intersemiótica possibilita examinar como os aspectos fantasmagóricos e a 

estrutura narrativa do romance são recriados no filme, mantendo a essência da obra 

original, ainda que algumas alterações sejam inevitáveis para a transposição da 

literatura para o cinema. 

Mesmo buscando preservar a “essência” de Pedro Páramo seu clima 

fantasmagórico, a memória dos mortos e a sensação de vazio em Comala   a adaptação 



 
 
 

16 

 

precisa fazer escolhas. Como lembra Jakobson (2003), toda transposição entre 

sistemas semióticos envolve transformação, não cópia. Por isso, a máxima “traduttore, 

traditore” se aplica: ao adaptar, o diretor “trai” alguns aspectos, mas o faz para que a 

história viva em outra linguagem. Hutcheon (2013) reforça que adaptar é reinterpretar, 

e não reproduzir. Assim, o filme mantém o espírito de Rulfo, ainda que algumas 

mudanças sejam inevitáveis. 

A transmutação intersemiótica de um livro para um filme envolve muito mais do 

que uma simples "tradução" de palavras em imagens. É um processo criativo complexo 

que exige reinterpretação, adaptação e ressignificação dos elementos narrativos, e 

simbólicos da obra original. Falar de fidelidade na adaptação envolve reconhecer que 

literatura e cinema operam em sistemas semióticos distintos, com recursos expressivos 

próprios. Ao transpor um romance para o audiovisual, não se trata de copiar, mas de 

recriar e ressignificar elementos narrativos, estilísticos e simbólicos. O conceito de 

“fidelidade” já é morto a muito tempo pela bells infideles, termo usado por franceses para 

dizer que uma tradução significasse se afastar da fidelidade literal do original. Nesse 

sentido, o conceito de fidelidade já não é bastante importante, além de ser 

frequentemente utilizado para avaliar adaptações, deve ser contextualizado como Stam 

(2008, p.22) afirma:  

 
Ainda podemos falar de adaptações bem sucedidas ou não, mas agora 
orientados não por noções rudimentares de "fidelidade", e sim pela atenção 
dada a respostas dialógicas específicas, a "leituras", "críticas", 
"interpretações" e reescritas" de romances-fonte, em análises que 
invariavelmente levam em consideração as inevitáveis lacunas e 
transformações na passagem para mídias e materiais de expressão muito 
diferentes (Stam, 2008, p.22). 
 

Stam, expõe que por mais que haja uma fidelidade, existe uma intertextualidade 

e dialogismo presente na semiose dos signos. Pois indivíduos diferentes podem ter 

interpretações distintas dentro do que foi transmutado.  

A intersemiótica ajuda a analisar essas transformações, mostrando como 

elementos simbólicos, metáforas, atmosferas e temas mantêm-se, transformam-se ou 

desaparecem no processo de adaptação. Um olhar semiótico permite entender, por 

exemplo, por que certas escolhas visuais em um filme correspondem a descrições 

literárias, ou como a trilha sonora substitui a narração interna dos personagens.  

A palavra semiótica vem da raiz grega e significa semeion que significa signo, ou 

ciência dos signos. Santaella (1983) afirma que a semiótica tem por objeto de 

investigação todas as linguagens possíveis, ou melhor, que tem por objetivo o exame 



 
 
 

17 

 

dos modos de constituição de todo ou qualquer fenômeno como   produção de 

significado e de sentido, considerando assim que qualquer coisa e/ou objeto que 

signifique algo para alguém pode ser estudada como um signo. Por isso, a semiótica 

investiga como o sentido é produzido. 

Já o linguista russo Roman Jakobson (1971), um dos nomes mais influentes na 

interface entre semiótica e tradução, propôs três tipos de tradução: intralingual (dentro 

da mesma língua), interlingual (entre línguas diferentes) e intersemiótica (entre sistemas 

de signos distintos). Essa última é especialmente relevante ao se pensar, na adaptação 

de uma obra literária para o cinema, ou na tradução de uma poesia em linguagem verbal 

para uma performance artística. Ou seja, Segundo Jakobson, “Tradução intersemiótica 

ou transmutação é uma interpretação dos signos verbais por meio de sistemas de signos 

não verbais” (Jakobson, 1971, p. 261). Sendo assim, sistema de signos não verbais 

refere-se a qualquer forma de linguagem que não usa palavras, como sons, imagens, 

gestos, cores, movimento etc. Jakobson (1971) ressalta que traduzir não é só trocar 

palavras por palavras, em muitos casos, traduzir é reinterpretar o sentido de uma 

mensagem verbal usando uma linguagem totalmente diferente, mas ainda assim 

mantendo ou recriando o significado original. 

 

2.2 Adaptações da Teoria Peirceana  

 

A teoria dos signos de Charles Sanders Peirce no século XIX, também conhecida 

como semiótica peirceana, é uma análise abrangente dos processos de significação e 

representação. Ela considera o signo como uma relação triádica entre o signo em si, um 

"objeto” que é o que o signo representa (representamen) e um "interpretante", o efeito 

que o signo produz na mente de alguém. Peirce também classificou os signos em três 

categorias principais: ícones representam o objeto por semelhança, os índices estão em 

relação causal direta com o objeto, e símbolos que é a relação entre o signo e o objeto. 

Santaella (1983), aborda que o objeto imediato diz a respeito ao modo como o 

objeto dinâmico está representado no signo, ou seja, o objeto imediato é a aparência do 

desenho, no modo como ele intenta representar por semelhança a aparência do objeto, 

já o interpretante imediato consiste naquilo que o signo está apto a produzir numa mente 

interpretadora qualquer. Ou seja, o signo literário está lá presente no livro e os 

interpretantes vão fazer sua interpretação própria, da mesma forma acontece na 

transmutação para o visual.  



 
 
 

18 

 

  Nas Adaptações podem alterar símbolos se o público-alvo for diferente. O filósofo 

Pierce (1890) diz que “Um signo é algo que, sob certo aspecto ou modo, representa algo 

para alguém.” Essa passagem das mídias que o autor afirma é a transmutação da obra 

do meio literário para o cinema. O termo transmutação é aqui empregado na concepção 

de Jakobson (2003), que o considera como sinônimo de tradução intersemiótica, 

afirmando que esta operação “consiste na interpretação dos signos verbais por meio de 

sistemas não verbais”, portanto, sinônimo ainda, de adaptação cinematográfica. Além 

disso, é importante considerar também a concepção bakhtiniana (1992), porque 

linguagem e ideologia estão presentes no campo intrínsecos e ideológicos e de assuntos 

socioeconômicos no mundo da arte. Ademais os sistemas literário e cinematográfico 

constituem campos de batalha no qual são travados embates políticos e assuntos do 

meio social. Muitos produtores cinematográficos não costumam seguir essa fidelidade a 

obra literária. 

Para o linguista Jakobson, “a tradução intersemiótica, ou transmutação, consiste 

na interpretação dos signos verbais por meio de sistemas não verbais” Jakobson (2003, 

p. 65), ou seja, a passagem de um sistema de signos para um outro sistema de signos 

diferente, no nosso caso o livro para o cinema. A afirmação de Jakobson (2003, p. 65) 

sobre a tradução intersemiótica, ou transmutação, evidencia um princípio fundamental 

na adaptação de obras literárias para outras linguagens, sendo ele:  a possibilidade de 

interpretar signos verbais por meio de sistemas não verbais. No caso de Pedro Páramo, 

isso significa que os elementos do romance de Juan Rulfo, a fragmentação narrativa, os 

personagens fantasmagóricos, os silêncios e as atmosferas de abandono são recriados 

pelo cinema por meio de imagens, movimentos da câmera, iluminação, som e 

montagem. Dessa forma, a adaptação não se limita a uma simples reprodução do texto, 

mas constitui uma reinterpretação sensorial e simbólica, permitindo que a obra seja 

experienciada de maneira distinta, mantendo, entretanto, a essência temática e 

emocional do material original. A tradução intersemiótica, portanto, não apenas transfere 

conteúdo de um código para outro, mas potencializa novas formas de leitura e 

interpretação, evidenciando a riqueza do diálogo entre literatura e cinema. 

 

2.3 Literatura e cinema: um breve conceito 

 

A literatura e o cinema são duas formas de expressão artística que compartilham 

o objetivo de contar histórias e provocar reflexões, sentimentos e interpretações nos 



 
 
 

19 

 

leitores e espectadores. Embora cada uma possua características e linguagens próprias, 

há uma constante troca entre elas, principalmente através das adaptações 

cinematográficas de obras literárias.  

A literatura se expressa não apenas pela escrita, mas também pela oralidade e 

por outras formas de manifestação artística, permitindo uma exploração mais subjetiva 

e detalhada da mente dos personagens, da ambientação e das tramas. Já o cinema 

trabalha com a imagem em movimento, som e montagem, criando experiências visuais 

e auditivas que impactam diretamente os sentidos do espectador. 

Enquanto a literatura exige a imaginação do leitor para construir o universo 

narrativo, o cinema apresenta esse universo de forma mais concreta e imediata. Apesar 

disso, ambos compartilham elementos estruturais como o enredo, os personagens, o 

espaço, o tempo e o conflito. A principal diferença está na forma como esses elementos 

são trabalhados: na literatura, há liberdade para descrições minuciosas e introspecção; 

já no cinema, a narrativa é construída por meio de cenas, planos, trilha sonora, atuações 

e ritmo. Já o diálogo entre literatura e cinema enriquece ambas as artes. Pois, A arte 

oferece profundidade, linguagem e imaginação; o cinema traz visualidade, movimento e 

novas formas de sentir a narrativa. Quando essas duas linguagens se encontram, 

ampliam a compreensão do público e abrem caminhos para interpretações mais ricas. 

Para o leitor, o filme pode revelar aspectos antes despercebidos; para o espectador, a 

obra literária ganha novas camadas quando comparada à adaptação. Assim, essa troca 

constante fortalece tanto a experiência estética quanto o entendimento crítico da 

história. 

 A adaptação de livros para as telas pode revelar novas interpretações e 

transformar o texto original em uma experiência sensorial distinta. Por outro lado, o 

cinema pode inspirar novas formas de escrita e estruturas narrativas. Assim, literatura e 

cinema não são apenas linguagens distintas, mas também caminhos complementares 

para explorar o imaginário humano e as múltiplas formas de ver e sentir o mundo, como 

enfatiza Xavier: “O cinema como a literatura, é uma forma de narrar. E as formas de 

narrar, sejam escritas ou audiovisuais, têm em comum a articulação de elementos como 

o tempo, o espaço, o enredo e os personagens” Xavier (2005, p. 11). O autor, propõe 

que o diálogo entre as linguagens permite trocas criativas, onde uma história literária 

pode ganhar nova vida ao ser transposta para a linguagem audiovisual, respeitando 

suas especificidades sem perder o conteúdo simbólico que a sustenta. O estudo dessa 



 
 
 

20 

 

relação, inclusive, ajuda a entender como as diferentes formas de arte constroem e 

transmitem significados ao longo do tempo.  

O texto sendo literário é considerado heterogêneo. De acordo com Bakhtin 

(1992), todo enunciado é dialogicamente constituído, ou seja, traz consigo ecos de 

outras vozes e discursos. “O enunciado é um elo na cadeia da comunicação discursiva 

e não pode ser separado dos elos precedentes que o determinaram tanto de fora quanto 

de dentro, gerando nele atitudes responsivas diretas e ressonâncias dialógicas.” 

(Bakhtin, 2011, p. 297).  Assim, a heterogeneidade se manifesta na presença do outro 

no discurso, por meio de citações, alusões, ironias ou até de estruturas linguísticas que 

revelam múltiplas intenções comunicativas e  pode ser considerado como uma mistura 

de possibilidades a serem descobertas e identificadas por meio de uma leitura minuciosa 

sobre a forma e a estrutura, como também do contexto de produção e recepção. 

 

2.4 Literatura fantástica e ambiguidade entre o real e não-real 

 

Segundo Amaral (2022) A literatura fantástica é um gênero literário em que as 

narrativas estão centradas em elementos imaginários não existentes ou não 

reconhecidas na nossa realidade, introduzindo elementos inexplicáveis em um mundo 

aparentemente normal, criando ambiguidade e tensão no leitor. Diferente da fantasia 

que constrói mundos alternativos com regras próprias ou do terror que busca assustar, 

o fantástico, deixa espaço para dúvida. Segundo Roas (2011), “lo fantástico es la 

irrupción de lo imposible en un mundo realista, generando en el lector una vacilación 

que no llega a resolverse”, ou seja, o fantástico depende justamente dessa incerteza 

entre o que poderia ser real e o que não pode existir segundo as leis que regem o mundo 

representado. Assim, a ambiguidade entre o real e o não-real torna-se o núcleo da 

experiência fantástica, mantendo o leitor em permanente estado de inquietação. 

Na falta de qualquer discurso possível, o fantástico apresenta a coisa real e os 

próprios limites da representação se confundem com o máximo da representação. Por 

isso, conclui Alain Chareyre-Mejan que “a literatura fantástica é simplesmente o auge 

da literatura realista” Chareyre-Mejan (1990, p. 48). Ou seja, o fantástico nos permite 

então formular a ideia de que a linguagem é um modo privilegiado de acesso ao sentido. 

Segundo Tzvetan Todorov, um dos principais teóricos do gênero, “O fantástico é 

a hesitação experimentada por um ser que só conhece as leis naturais, diante de um 

acontecimento aparentemente sobrenatural” Todorov (1975, p.25). Essa hesitação pode 



 
 
 

21 

 

ou não ser resolvida no fim do relato. Se for explicada racionalmente, o texto se aproxima 

do estranho. Se for aceita como sobrenatural, desloca-se para o maravilhoso. O 

fantástico, portanto, é esse momento de incerteza, essa fronteira instável entre mundos 

possíveis. 

A ambientação costuma ser realista, remetendo a espaços e tempos 

reconhecíveis, o que torna a irrupção do fantástico ainda mais perturbadora. É comum 

que o narrador seja em primeira pessoa, reforçando o efeito de verossimilhança e a 

dúvida subjetiva. O leitor acompanha os acontecimentos através da perspectiva de 

alguém que também não compreende o que está se passando, aumentando o efeito de 

inquietação. 

A literatura fantástica desempenha, assim, um papel simbólico importante, 

questionar as fronteiras entre razão e imaginação, realidade e sonho, lucidez e loucura. 

É um espaço onde o inexplicável desafia as certezas da lógica, abrindo caminho para 

interpretações diversas e muitas vezes conflitantes. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

22 

 

3 METODOLOGIA 

Este trabalho adota uma abordagem qualitativa, com foco na análise 

interpretativa dos elementos que compõem a obra literária Pedro Páramo e sua 

adaptação cinematográfica lançada em 2024. A metodologia utilizada é fundamentada 

nos pressupostos da análise semiótica, especialmente a partir das contribuições de 

Charles Peirce, Jakobson (2003) e Santaella (1983). A escolha por esse viés 

metodológico justifica-se pela natureza do objeto de estudo, que envolve signos, 

códigos e processos de significação. 

A pesquisa qualitativa, por sua natureza interpretativa e comparativa, é 

especialmente adequada para estudos que envolvem a análise simbólica de 

fenômenos culturais, como a transposição de uma obra literária para o cinema. 

Segundo Denzin e Lincoln (2006), esse tipo de abordagem busca compreender os 

significados que os indivíduos ou grupos atribuem a determinados fenômenos 

culturais. 

Com base nessa perspectiva, esta análise propõe observar os sentidos 

produzidos na adaptação cinematográfica da obra Pedro Páramo, analisando como os 

signos e estruturas narrativas são traduzidos do texto literário para a linguagem 

audiovisual. O foco, portanto, não está em medir ou quantificar elementos, mas em 

interpretar como os significados são reconstruídos no processo de transmutação 

fílmica. 

A análise também adotará os tipos de pesquisa comparativa e analítica-

interpretativa com base em fontes primárias que serão o livro de Juan Rulfo e o filme 

disponível na plataforma Netflix, como artigos acadêmicos, livros teóricos sobre 

semiótica e teoria da adaptação. A análise será conduzida por meio da comparação 

entre trechos do romance e cenas específicas do filme, a fim de identificar como os 

signos verbais são transpostos para a linguagem audiovisual. 

 

3.1 Corpus da pesquisa  

O corpus desta pesquisa é composto por duas obras principais: o romance 

Pedro Páramo, de Juan Rulfo, publicado originalmente em 1955, e sua adaptação 

cinematográfica, lançada em 2024 na plataforma Netflix, com direção de Rodrigo 

Prieto. A escolha dessas obras se justifica pela riqueza simbólica e estética presente 

tanto no texto literário quanto na linguagem audiovisual, o que possibilita uma análise 



 
 
 

23 

 

semiótica aprofundada dos processos de significação e transmutação entre as duas 

mídias. 

O romance de Rulfo, uma das obras mais importantes da literatura latino-

americana do século XX, será examinado como uma tradução intersemiótica da obra 

original, considerando aspectos como fotografia, direção de arte, montagem, trilha 

sonora e linguagem visual. 

 

 

3.2 Critérios de análise  

 

Os critérios de análise convergem para explicitar de que modo a imagem, a luz, a 

câmera e o som colaboram para a construção da aura fantasmagórica resultante da 

transmutação entre os meios escrito e audiovisual. Nesse horizonte, importa sinalizar 

que o fantasmagórico, para fins deste estudo, refere-se a uma atmosfera marcada 

pela presença do irreal, do espectral e do que escapa à materialidade ordinária, um 

efeito que, na literatura, costuma emergir por meio de vozes desencarnadas, 

temporalidades sobrepostas e narradores que atravessam fronteiras entre vida e 

morte. Esses elementos, quando deslocados para o cinema, adquirem novas 

camadas expressivas, moduladas pelos recursos visuais e sonoros. 

Esses elementos podem ser entendidos da seguinte forma: 

 

3.2.1 Câmera, movimento e enquadramento 

O estudo da câmera contempla os movimentos (travellings, panorâmicas, 

planos-sequência) e a escolha das perspectivas (plano geral, plano médio, close-up), 

investigando como esses recursos constroem a experiência sensorial do espectador. 

Em Pedro Páramo, a análise busca compreender de que modo os movimentos da 

câmera criam uma sensação de imersão, desorientação ou suspensão temporal, 

elementos centrais para a tradução audiovisual da obra literária. 

 3.2.2 Luz, iluminação  

A luz é fundamental na criação de atmosferas cinematográficas, funcionando 

não apenas como recurso técnico, mas como elemento narrativo e expressivo. No 

caso da adaptação de Pedro Páramo, a iluminação pode ser interpretada como forma 

de representar a tensão entre vida e morte, presença e ausência, revelando os 



 
 
 

24 

 

aspectos fantasmagóricos que estruturam a obra de Rulfo. Será analisado o uso de 

contrastes, sombras, tons frios ou quentes, bem como a maneira como a luz contribui 

para intensificar o caráter simbólico e emocional das cenas.  

 3.2.3 Som, silêncio e atmosfera auditiva 

O som desempenha um papel central na construção da dimensão 

fantasmagórica e simbólica da narrativa. Mais do que simples componente técnico, 

ele atua como elemento expressivo e sensorial capaz de instaurar atmosferas de 

presença e ausência. A trilha sonora, marcada por longos silêncios, ruídos de vento e 

murmúrios distantes, traduz para o plano auditivo o vazio e a solidão que permeiam o 

espaço de Comala. As vozes dos personagens, muitas vezes sobrepostas ou 

ecoadas, sugerem a convivência entre vivos e mortos, ampliando o efeito de 

indeterminação temporal e espacial. Assim, o som funciona como mediador entre o 

visível e o invisível, convertendo em experiência auditiva o silêncio simbólico do 

romance de Rulfo. O som adquire valor semiótico ao transpor o não-dito literário em 

matéria sonora, contribuindo para a construção do sentido e da atmosfera 

fantasmagórica na adaptação fílmica. 

 3.2.4 Montagem e ambientação  

A análise da imagem envolve a observação da construção estética dos planos, 

a escolha dos enquadramentos e a organização dos elementos visuais em cena. Em 

Pedro Páramo, isso inclui a representação dos espaços (vilarejos, ruínas, campos), a 

disposição dos personagens no quadro e a forma como a câmera recria a atmosfera 

de silêncio e abandono presente no romance de Rulfo. A composição visual, nesse 

sentido, será examinada como recurso para traduzir a dimensão simbólica e 

fantasmagórica da narrativa literária. 

Esses quatro critérios: imagem, luz, câmera e som podem ser interligados por um 

eixo central: como os recursos cinematográficos são mobilizados para transmutar a 

atmosfera fantasmagórica e fragmentária da obra de Juan Rulfo para a linguagem 

fílmica. 

 

 

 



 
 
 

25 

 

4 ANÁLISE  

Nesta análise, busca-se evidenciar como os recursos narrativos, visuais e 

sonoros do longa dialogam com os aspectos literários originais, revelando as 

estratégias de construção do efeito fantástico e suas implicações interpretativas. 

Torna-se possível perceber, de forma comparativa, a relação entre a obra de Rulfo e 

seu desenvolvimento audiovisual. A análise segue a ordem linear da produção 

cinematográfica, mas o filme apresenta a contagem do tempo em ordem decrescente, 

ou seja, a marcação dos minutos anda para trás. Em vez de começar do início (0:00) 

e avançar até o final, a numeração começa próxima da duração final e vai diminuindo 

conforme as cenas acontecem. E, para cada fragmento audiovisual, apresenta-se a 

descrição dos critérios previamente definidos na metodologia: câmera e 

enquadramento; luz; som; montagem e ambientação, sempre corroborada pelos 

frames correspondentes. 

Com base na perspectiva da tradução intersemiótica, já discutida, tais 

elementos cinematográficos não apenas reinterpretam o texto literário, mas também 

potencializam o sentimento de estranhamento e incerteza característico do fantástico. 

Os frames selecionados encontram-se organizados conforme a progressão da 

narrativa, permitindo acompanhar, passo a passo, a forma como determinados efeitos 

se constroem e se transformam ao longo do filme. Para fins de comparação 

intersemiótica, utilizou-se a edição de Pedro Páramo, de Juan Rulfo, publicada pela 

Editora Freeditorial. A seguir, apresenta-se a biografia do autor e produtor, sinopse do 

livro e, posteriormente, a análise de sua adaptação cinematográfica. 

  

 4.1 Sobre os autores: um pouco do autor Juan Rulfo e sua obra Pedro 

Páramo e do diretor Rodrigo Prieto 

 

Juan Nepomuceno Carlos Pérez Rulfo Vizcaíno, conhecido como Juan Rulfo, 

nasceu em 16 de maio de 1917, em Apulco, no estado de Jalisco, México. E faleceu 

em 7 de janeiro de 1986, na Cidade do México. Segundo o blog Letras in. Verso e re. 

verso ele é reconhecido como um dos mais relevantes escritores latino-americanos 

do século XX, Rulfo construiu uma obra breve, mas de grande impacto literário e 

cultural, composta essencialmente pela coletânea de contos El Llano en llamas (1953) 

e pelo romance Pedro Páramo (1955). 



 
 
 

26 

 

Sua infância foi profundamente marcada por perdas familiares e pela 

experiência da Guerra Cristera (1926–1929), contexto de conflitos armados entre o 

governo e grupos católicos. Essas vivências deixaram traços evidentes em sua 

produção literária, especialmente no que se refere à exploração da violência, do 

silêncio e da solidão como componentes estruturantes da condição humana. 

A escrita de Rulfo caracteriza-se pela concisão estilística e pela inovação no 

uso da voz narrativa e da temporalidade, aproximando-se de um realismo permeado 

por elementos fantásticos. Em Pedro Páramo, sua obra mais consagrada, a 

convivência entre vivos e mortos cria uma atmosfera fantasmagórica singular, que 

desestabiliza as fronteiras tradicionais da narrativa realista. Esse aspecto influenciou 

decisivamente escritores do chamado boom latino-americano, como Gabriel García 

Márquez, Mario Vargas Llosa e Carlos Fuentes, consolidando a posição de Rulfo 

como um autor de referência no âmbito da literatura hispano-americana. 

Além de sua atividade literária, Rulfo dedicou-se à fotografia, registrando 

paisagens e vilarejos do interior mexicano, e ao cinema, atuando como roteirista. 

Também exerceu funções no Instituto Nacional Indigenista, onde contribuiu para a 

documentação das culturas indígenas mexicanas. Por sua relevância, recebeu 

importantes distinções, como o Prêmio Xavier Villaurrutia, em 1955, e o Prêmio 

Nacional de Literatura do México, em 1970. 

Embora sua obra seja reduzida em extensão, a densidade estética e temática 

de seus textos assegura a Juan Rulfo um lugar de destaque na literatura mundial. Sua 

produção permanece como marco fundamental para a compreensão da narrativa 

mexicana moderna, dos desdobramentos do realismo mágico e das relações entre 

memória, identidade cultural e representação literária da morte. 

 Rodrigo Prieto Stambaugh, é um cineasta e diretor de fotografia mexicano de 

renome internacional. Formado pelo Centro de Capacitación Cinematográfica (CCC), 

destacou-se inicialmente na direção de fotografia em produções mexicanas durante a 

década de 1990, conquistando reconhecimento pelo estilo visual inovador e pela 

capacidade de articular estética e narrativa. Segundo o site little Minx tv, Rodrigo 

Prieto está entre os diretores de fotografia mais reverenciados do cinema, celebrado 

por montagens meticulosas, movimentos de câmeras inventivos e paletas de cores 

suntuosas. Sua arte lhe rendeu quatro indicações ao Oscar com os filmes: O Segredo 

de Brokeback Mountain (2005), Silêncio (2016), O Irlandês (2019) e Assassinos da 



 
 
 

27 

 

Lua das Flores (2023), em suas colaborações constantes com autores como Martin 

Scorsese, Ang Lee, Oliver Stone e Alejandro González Iñárritu.  

 Prieto é amplamente reconhecido por sua versatilidade e pela experimentação 

com luz, cor e textura, elementos que o tornaram um dos mais importantes diretores 

de fotografias contemporâneas. Em 2024, assumiu também a direção do longa-

metragem Pedro Páramo, adaptação do romance de Juan Rulfo. A obra 

cinematográfica representa não apenas uma homenagem a um dos textos mais 

emblemáticos da literatura latino-americana, mas também um desafio estético e 

narrativo, que é transpor para o cinema a atmosfera fantasmagórica, os silêncios e as 

rupturas temporais presentes na escrita de Rulfo. 

Ao assumir essa adaptação, Rodrigo Prieto, segundo o site da Variety 2024, 

alia sua experiência visual respeitando a obra original mexicana, sendo conhecido por 

sua ética em outros trabalhos ao longo de sua carreira, que o insere em seu conceito 

de imagens melancólicas, que oscilam em foco e a falta dele. Seus trabalhos 

enfatizam diretamente o debate sobre a transmutação intersemiótica entre literatura e 

cinema. Nesse contexto, evidencia como as escolhas estéticas e os enquadramentos, 

a iluminação, o ritmo narrativo e a construção atmosférica podem contribuir para a 

recriação, no espaço audiovisual, de uma obra literária marcada pela densidade 

simbólica e pela singularidade de sua linguagem, como é desenvolvido em filmes 

como Likeness 2013, e o próprio Pedro Páramo 2024. 

 

4.2 Sinopse de Pedro Páramo 

Pedro Páramo (1955), de Juan Rulfo, conta a jornada de Juan Preciado que, 

atendendo ao último pedido da mãe, Dolores, parte para o vilarejo de Comala em 

busca de seu pai, Pedro Páramo, que é um poderoso cacique e símbolo do 

autoritarismo e da decadência social. Ao chegar, Juan encontra uma cidade deserta 

e silenciosa, habitada apenas por vozes e lembranças dos mortos. Entre essas vozes, 

surgem personagens que revelam fragmentos da história trágica do lugar: Eduviges 

Dyada, mulher acolhedora que oferece abrigo a Juan, mas que mais tarde se revela 

uma alma penada; Damiana Cisneros, antiga criada dos Páramos, que o guia pelos 

espaços da vila e pelo contato com o sobrenatural; e Maria Dyada que é irmã de 

Eduviges Dyada, que rememora as desgraças e injustiças vividas sob o domínio de 

Pedro. A narrativa não linear é intercalada por essas vozes com as memórias do 



 
 
 

28 

 

próprio Pedro Páramo, homem marcado pela ambição e pelo amor obsessivo por 

Susana San Juan, seu amor de infância, cuja morte precipita sua ruína moral e o 

colapso definitivo de Comala. Seu filho, Miguel Páramo, também figura violenta e 

corrompida, representa a continuidade do poder e da culpa herdados do pai. Nesse 

universo onde vida e morte coexistem, personagens secundários, como o padre, sua 

sobrinha Anita, e habitantes do Comala surgem para narrar os fragmentos para Juan 

Preciado. 

 

 4.3 Comala à Vista: Travessia para o Espaço dos Mortos 

 

A análise que se apresenta segue a ordem linear da obra cinematográfica e 

tem início com a primeira sequência de frames, que marca a chegada de Juan 

Preciado a Comala. Esses primeiros instantes, capturados nos frames 2:10:51 e 

2:07:00, já instauram o tom desolado do percurso, quando o personagem observa o 

povoado do alto, prestes a atravessar o limite que separa o mundo dos vivos do 

território espectral. Nestes frames se pode ver o isolamento da região, demarcado por 

duas escolhas cinematográficas: no primeiro frame uma tomada aérea com um plano 

geral e no segundo, um plano aberto. 

 

Imagem 1: Frame 2:10:51 da obra fílmica - Comala à vista. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 2: Frame 2:07: 00 da obra fílmica – Ida ao Comala. 



 
 
 

29 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

A escolha do diretor, pelos planos abertos e gerais, concorda com a visão do 

autor ao descrever o tempo como quente e úmido, com a paleta de cores escolhida 

mais amarelada e o ambiente seco.  

Era ese tiempo de la canícula, cuando el aire de agosto sopla caliente, 
envenenado por el olor podrido de las saponarias. El camino subía y bajaba: 
«Sube o baja según se va o se viene. Para el que va, sube; para el que viene, 
baja». —¿Cómo dice usted que se llama el pueblo que se ve allá abajo? —
Comala, señor. —¿Está seguro de que ya es Comala? —Seguro, señor. —
¿Y por qué se ve esto tan triste? —Son los tiempos, señor. 1                                                                                                                  
(Rulfo,1955, p.02). 

O trecho correspondente no romance, ao descrever “el tiempo de la canícula” 

e o ar “envenenado por el olor podrido de las saponarias”, constrói uma atmosfera de 

opressão que o filme converte em imagem, luz, som e ritmo de montagem. 

A câmera na adaptação cinematográfica de Pedro Páramo assume o papel de 

mediadora entre o espectador e o universo dos mortos: seus movimentos lentos e 

planos abertos revelam um olhar que observa o espaço de Comala com 

distanciamento, como se não pertencesse totalmente ao mundo dos vivos, enquanto 

os enquadramentos priorizam o vazio, a imobilidade e o silêncio, sugerindo uma 

perspectiva espectral. Desse modo, a câmera atua como elemento intersemiótico que 

 
1 Traduzido por Eric Nepomuceno (2008) : AQUELE ERA O TEMPO da canícula, quando o ar de agosto sopra 
quente, envenenado pelo odor 
apodrecido das flores do sabão-de-macaco. 
O caminho subia e descia: “Sobe ou desce conforme se vai ou se vem. Para quem vai, 
sobe; para quem vem, desce.” 
— Como é que o senhor disse que se chama o povoado que se vê lá embaixo? 
— Comala, senhor. 
— Tem certeza que é Comala? 
— Tenho sim, senhor. 
— E por que parece tão triste? 
— São os tempos, senhor.  (Pag.11) 



 
 
 

30 

 

traduz visualmente a dimensão solitária da narrativa literária, transformando o olhar 

em um signo de ausência e contemplação.  

Na cena em que Juan Preciado chega aos arredores de Comala, o filme traduz 

visualmente o clima descrito por Juan Rulfo no início da obra: o texto literário menciona 

“o tempo da canícula”, destacando o calor sufocante e o odor envenenado do ar, 

criando uma atmosfera opressiva que antecipa o caráter fúnebre do povoado, 

enquanto, no filme, essa sensação é construída por meio de uma paleta visual seca, 

em tons terrosos e de luz intensa, acompanhada da ausência de vegetação, 

elementos que transmitem calor, solidão e abandono. A imagem de Juan observando 

Comala do alto de um morro, prestes a descer, reforça simbolicamente a passagem 

para um espaço liminar, quase infernal, sugerindo que está adentrando um território 

que não pertence completamente ao mundo dos vivos.  

A construção sonora reforça esse aspecto solitário: o silêncio prevalece sobre 

diálogos e trilha musical, criando um ambiente em que o vazio sonoro se transforma 

em elemento de significação; ruídos naturais (o vento, os passos, o tilintar distante) 

substituem a fala e evocam presenças invisíveis, fazendo com que o som atue como 

signo intersemiótico que traduz a ideia de um espaço povoado por memórias e ecos 

do passado. A montagem, por sua vez, reforça a fragmentação temporal e espacial 

presente na obra de Rulfo, costurando cenas de modo não linear, alternando 

lembranças, visões e realidades, o que traduz visualmente o fluxo descontínuo da 

narrativa literária e reforça a percepção de Comala como um lugar de eternas 

repetições, onde o tempo se dissolve e os mortos revivem suas histórias em um ciclo 

sem fim. 

Esses quatro elementos, câmera e enquadramento, luz, som e montagem, 

funcionam como operadores intersemióticos que transmutam o texto literário para o 

audiovisual. Sob a perspectiva de Peirce, cada recurso torna-se um representamen 

uma forma sensível através da qual o filme apresenta seu objeto: a atmosfera 

fantasmagórica, a solidão de Comala e a travessia de Juan Preciado para um mundo 

onde vida e morte se confundem. O espectador, ao interpretar esses signos, produz 

o interpretante, isto é, o sentido final do fenômeno: a percepção de Comala como um 

espaço liminar, feito de memórias, ecos e repetições.  

 

 

 



 
 
 

31 

 

4.4 Atravessando Comala: O Silêncio que Revela os Mortos 

 

Ao chegar definitivamente às ruas de Comala, como mostram os frames 2:06:28 

e 2:05:44, Juan Preciado caminha por um povoado sem ruídos, onde apenas o som 

oco de seus passos ecoa nas paredes queimadas pelo sol do fim de tarde. As casas 

vazias, as portas desportilladas e a vegetação invasora traduzem visualmente o trecho 

de Rulfo em que o narrador descreve a capitana como uma praga que toma conta das 

casas abandonadas.  

 

Imagem 3: Frame 2:06:28 da obra fílmica - Chegada a Comala. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Imagem 4: Frame 2:05:44 da obra fílmica – Entrada no Ambiente. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Nesse momento, o filme recria a experiência de adentrar um espaço que não 

pertence mais ao tempo dos vivos, mas que mantém, em sua materialidade, rastros 

do que um dia foi habitado. 

 

Ahora estaba aquí, en este pueblo sin ruidos. Oía caer mis pisadas sobre las 
piedras redondas con que estaban empedradas las calles. Mis pisadas 
huecas, repitiendo su sonido en el eco de las paredes teñidas por el sol del 



 
 
 

32 

 

atardecer. Fui andando por la calle real en esa hora. Miré las casas vacías; 
las puertas desportilladas, invadidas de yerba. ¿Cómo me dijo aquel fulano 
que se llamaba esta yerba? «La capitana, señor. Una plaga que nomás 
espera que se vaya la gente para invadir las casas. Así las verá usted (Rulfo, 
1955, p.05).2 

                                                                            

 

A câmera acompanha de perto o deslocamento de Juan Preciado, com planos 

longos, lentos e íntimos, enfatizando a solidão do protagonista e o contraste entre seu 

corpo vivo e a vila fantasmagórica. Seus enquadramentos próximos, somados aos 

movimentos contidos, sugerem a presença de um olhar que observa sem interferir, 

quase uma consciência invisível que testemunha o território dos mortos. A luz, 

marcada por tons acinzentados e uma iluminação difusa, reforça o vazio, o abandono 

e a decomposição de Comala: ruínas, muros rachados e vegetação seca compõem 

uma paleta fria, enquanto o entardecer filtrado cria um clima de transição entre dia e 

noite, vida e morte. Esse uso da luz natural opera uma transmutação visual do texto 

literário, convertendo a metáfora do esquecimento em matéria luminosa. 

O som aprofunda essa construção fantasmagórica ao traduzir o silêncio narrado 

por Rulfo em um silêncio audiovisual denso: a ausência quase completa de trilha 

sonora amplifica ruídos mínimos (passos, vento, respiração) que retornam como eco, 

exatamente como na descrição rulfiana. Cada som parece devolvido pelo próprio 

espaço, como se Comala funcionasse como um receptáculo de memórias. Este efeito 

é percebido em todo a produção audiovisual. 

A montagem, por sua vez, organiza cortes e fusões que criam um ritmo 

contemplativo, em que Juan observa tudo ao redor sem compreender totalmente o que 

vê; os ângulos insistem em mostrar o mesmo cenário de abandono, reforçando a 

perplexidade do personagem diante de um lugar que parece existir fora da lógica do 

tempo. 

A combinação desses quatro elementos opera como um sistema sígnico 

intersemiótico: a imagem fílmica atua como representamen, tornando sensível o objeto 

 
2 Traduzido por Erick Neponuceno (2008): Agora eu estava aqui, nesta vila sem ruídos. Ouvia meus passos 
caírem sobre as pedras 
redondas que empedravam as ruas. Meus passos ocos, repetindo seu som no eco das paredes 
tingidas pelo sol do entardecer. 
Naquela hora, fui andando pela rua principal. Olhei as casas vazias; as portas cambaias, 
invadidas pela erva. Como foi mesmo que aquele fulano me disse que essa erva se chamava? 
“A capitânia, senhor. Uma praga que só espera que as pessoas saiam para invadir as casas. O 
senhor vai ver”. (Pag.13) 
 



 
 
 

33 

 

central da cena, que é a própria Comala convertida em espaço fantasmagórico, 

abandonado, ecoante. O interpretante emerge na leitura do espectador, que 

compreende o lugar não apenas como um cenário, mas como uma presença que 

devolve sons, repete vazios e guarda vestígios de vidas interrompidas. Assim, essa 

sequência evidencia como a adaptação cinematográfica atualiza, pela via audiovisual, 

o ambiente espectral construído por Rulfo no romance. 

 

4.5 A travessia pelos “tiliches”: a casa como inscrição do fantasmagórico 

 

Ao chegar ao alojamento de Eduviges Dyada, o filme recria, com rigor 

atmosférico, o percurso de Juan Preciado pelos corredores abarrotados e escuros, 

onde um fio de luz tênue parece guiar, ou vigiar, cada passo. 

 

 

 

 

Imagem 5: Frame 2:04:53 da obra fílmica - Ambientação do alojamento de Eduviges. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Imagem 6: Frame 2:04:43 da obra fílmica - Casa estilhaçada. 

 



 
 
 

34 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

A ambientação descrita por Rulfo ganha corpo audiovisual em planos longos, 

close-ups repentinos e travellings lentos, que conduzem o espectador pela casa 

“entilichada”, convertida em labirinto de sombras e memórias. O diálogo original “Soy 

Eduviges Dyada… Tengo la casa toda entilichada” mantém seu tom profético, e a 

câmera, sempre colada ao protagonista, reforça a sensação de que ele caminha por 

um espaço suspenso entre a vida e a morte 

 

—Soy Eduviges Dyada. Pase usted. Parecía que me hubiera estado 
esperando. Tenía todo dispuesto, según me dijo, haciendo que la siguiera por 
una larga serie de cuartos oscuros, al parecer desolados. Pero no; porque, 
en cuanto me acostumbré a la oscuridad y al delgado hilo de luz que nos 
seguía, vi crecer sombras a ambos lados y sentí que íbamos caminando a 
través de un angosto pasillo abierto entre bultos. —¿Qué es lo que hay aquí? 
—pregunté. —Tiliches —me dijo ella—. Tengo la casa toda entilichada. La 
escogieron para guardar sus muebles los que se fueron, y nadie ha regresado 
por ellos. Pero el cuarto que le he reservado está al fondo. Lo tengo siempre 
descombrado por si alguien viene. ¿De modo que usted es hijo de ella? —
¿De quién? —respondí. —De Doloritas. —Sí, pero ¿cómo lo sabe? —Ella me 
avisó que usted vendría. Y hoy precisamente. Que llegaría hoy (Rulfo,1955, 
p.06).3 

 

  A iluminação baixa e pontual, com velas que recortam os rostos e projetam 

sombras móveis sobre mobílias cobertos, constrói uma mise-en-scène de abandono e 

reverberação temporal. O silêncio, cortado apenas pelos passos e pela respiração de 

Juan, funciona como um amplificador interpretativo: cada ruído devolvido pelo espaço 

parece ecoar histórias esquecidas, como se aqueles objetos amontoados fossem 

restos sonoros de quem já não volta. A montagem, com seus cortes curtos entre planos 

 
3 Traduzido por Erick Neponuceno (2008): — SOU EDUVIGES Dyada. Entre, senhor. 
Era como se estivesse à minha espera. Tinha tudo pronto, pelo que me disse, fazendo que 
eu a seguisse por uma longa série de quartos escuros, que pareciam desolados. Mas não; 
porque assim que me acostumei ao escuro e ao delgado fio de luz que nos seguia, vi crescerem 
sombras em ambos os lados e senti que íamos caminhando através de um corredor estreito 
aberto entre vultos. 
— O que é que tem aqui? — perguntei. 
— Trastes velhos — me disse ela. — Estou com a casa toda entrastada. Fui escolhida 
para guardar os móveis dos que foram embora, e ninguém regressou atrás deles. Mas o quarto 
que reservei para o senhor fica nos fundos. Deixo esse quarto sempre vazio, para o caso de 
chegar alguém. E quer dizer então que o senhor é filho dela? 
— Ela quem? 
— Doloritas. 
— Sou, mas como é que a senhora sabe? 
— Ela me avisou que o senhor viria. E justamente hoje. Que chegaria hoje. (Pag. 14) 



 
 
 

35 

 

médios e close-ups, produz um ritmo fragmentado que espelha a desorientação do 

protagonista, um ir e vir que, mais que transitar, transmuta. 

Assim, o espaço filmado converte-se em signo: o corredor estreito como índice 

da morte que se aproxima, os objetos acumulados como ícones de vidas 

interrompidas, e a própria condução de Eduviges como símbolo do pacto entre vivos 

e mortos. A cena opera, portanto, como um movimento contínuo, na qual cada escolha 

cinematográfica amplia o fantasmagórico que já pulsava no texto literário. 

 

4.6 Quando o nevoeiro revela a morte: Miguel e Doroteia no limiar do 

impossível 

 

A cena em que Miguel Páramo visita Doroteia após sua morte, preservando o 

diálogo original em que ele confessa ter “perdido o povo” entre “neblina o humo”, 

ganha, no filme, uma tradução visual marcada por planos fechados, luz difusa e uma 

cadência lenta que transforma o encontro em rito de passagem. 

 

Imagem 7: Frame 1:42:54 da obra filmica- Miguel Páramo aparece a Eduviges após 

a morte. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 8: Frame 1:51:24 da obra fílmica - Eduviges lamenta sua morte. 



 
 
 

36 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

»—¿Qué pasó? —le dije a Miguel Páramo—. ¿Te dieron calabazas? »—No. 
Ella me sigue queriendo —me dijo—. Lo que sucede es que yo no pude dar 
con ella. Se me perdió el pueblo. Había mucha neblina o humo o no sé qué; 
pero sí sé que Contla no existe. Fui más allá, según mis cálculos, y no 
encontré nada. Vengo a contártelo a ti, porque tú me comprendes. Si se lo 
dijera a los demás de Comala dirían que estoy loco, como siempre han dicho 
que lo estoy. »—No. Loco no, Miguel. Debes estar muerto. Acuérdate que te 
dijeron que ese caballo te iba a matar algún día. Acuérdate, Miguel Páramo. 
Tal vez te pusiste a hacer locuras y eso ya es otra cosa. »—Sólo brinqué el 
lienzo de piedra que últimamente mandó poner mi padre. Hice que el 
Colorado lo brincara para no ir a dar ese rodeo tan largo que hay que hacer 
ahora para encontrar el camino. Sé que lo brinqué y después seguí corriendo; 
pero, como te digo, no había más que humo y humo y humo. »—Mañana tu 
padre se torcerá de dolor —le dije—. Lo siento por él. Ahora vete y descansa 
en paz, Miguel. Te agradezco que hayas venido a despedirte de mí. »Y cerré 
la ventana (Rulfo,1955, p.16).4 

 

A câmera, sempre próxima dos rostos, captura o olhar vago de Miguel e a 

contenção dolorosa de Doroteia, como se cada expressão funcionasse como índice de 

uma verdade que ainda se articula com dificuldade: a de que ele já não pertence ao 

mundo dos vivos. Esse enquadramento em penumbra, centrado e estático, cria um 

 
4 Traduzido por Erick Nepomúceno (2008): “— O que aconteceu? — perguntei a Miguel Páramo. — Levou um 
fora? 
“— Não. Ela continua gostando de mim — ele me disse. – Acontece que não consegui 
encontrá-la. Não achei o povoado. Havia muita neblina ou fumaça ou sei lá o quê; mas o que 
sei é que Contla não existe. Fui além dela, pelos meus cálculos, e não encontrei nada. Vim 
contar isso a você, porque você me compreende. Se eu contasse aos outros de Comala iam 
dizer que fiquei louco, do jeito que sempre disseram que sou. 
“— Não. Louco não, Miguel. Você deve estar é morto. Lembre-se que disseram a você 
que esse cavalo ainda iria matá-lo algum dia. Lembre-se, Miguel Páramo. Pode até ser que 
você tenha desandado a fazer loucuras, mas isso já é uma outra história. 
“— Eu só saltei a cerca de pedra que ultimamente meu pai mandou botar. Fiz o Colorado 
saltar para não dar esse rodeio tão longo que é preciso fazer agora para encontrar o caminho. 
Sei que pulei e depois continuei correndo; mas, como eu digo, não havia nada além de fumaça 
e fumaça e fumaça. 
“– Amanhã seu pai vai se contorcer de dor — eu disse. — Sinto por ele. Agora vá 
embora e descanse em paz, Miguel. Agradeço você ter vindo se despedir de mim. 
“E fechei a janela. (Pag.21) 



 
 
 

37 

 

espaço liminar que ecoa a frase do texto “Debes estar muerto […] acuérdate, Miguel 

Páramo”, convertendo a revelação verbal em gesto cinematográfico. 

A iluminação fria e difusa, atravessada por pequenos focos que recortam os 

contornos dos personagens, materializa o ambiente de irrealidade que no romance se 

constrói linguisticamente. O espaço torna-se quase vaporoso, como se a própria luz 

participasse da metáfora do “humo y humo y humo” mencionada por Miguel. Somado 

a isso, o silêncio do filme, uma quase suspensão sonora, amplifica o eco das falas, 

devolvendo às palavras uma densidade que sugere dissolução e despedida. Cada 

ruído mínimo, cada pausa, funciona como uma espécie de reverberação espiritual, 

alinhando-se ao clima de resignação presente no texto escrito. 

A montagem, sustentada por cortes lentos e planos prolongados, mantém o 

espectador dentro de um tempo rarefeito, onde o acontecimento não avança: flutua. 

Essa escolha rítmica reforça a natureza contemplativa da cena, fazendo com que a 

transição entre vida e morte não seja percebida como ruptura, mas como 

deslizamento, exatamente como a narrativa de Rulfo sugere ao fundir mundos, vozes 

e temporalidades. 

Nesse diálogo entre literatura e cinema, operam-se processos intersemióticos à 

maneira de Jakobson: a palavra literária, carregada de ambiguidade e silêncio, 

converte-se em imagens, luzes e sons rarefeitos que preservam o núcleo semântico 

da cena. Ao mesmo tempo, à luz da semiótica peirceana, o encontro se organiza como 

signos: os rostos em close atuam como ícones do sofrimento e da revelação; a neblina 

e a luz difusa funcionam como índices da morte que se aproxima; e a própria interação 

entre Miguel e Doroteia, com sua melancolia ritual, serve de símbolo do laço entre 

vivos e mortos que estrutura todo o universo de Pedro Páramo. O filme, assim, não 

apenas traduz o texto, mas expande seu fantasmagórico, fazendo dele uma 

experiência sensorial e interpretativa contínua. 

 

4.7 O julgamento dos vivos e dos mortos: a ética despedaçada no velório de 

Miguel Páramo 

 

O velório de Miguel Páramo, construído por Rulfo como um momento de tensão 

moral, em que o padre Rentería afirma diante da comunidade que “no lo haré. Fue un 

mal hombre y no entrará al Reino de los Cielos”, ganha, no filme, uma tradução que 

intensifica visualmente essa recusa. 



 
 
 

38 

 

 

El padre Rentería dio vuelta al cuerpo y entregó la misa al pasado. Se dio 
prisa por terminar pronto y salió sin dar la bendición final a aquella gente que 
llenaba la iglesia. —¡Padre, queremos que nos lo bendiga! —¡No! —dijo 
moviendo negativamente la cabeza—. No lo haré. Fue un mal hombre y no 
entrará al Reino de los Cielos. Dios me tomará a mal que interceda por él. Lo 
decía, mientras trataba de retener sus manos para que no enseñaran su 
temblor. Pero fue. Aquel cadáver pesaba mucho en el ánimo de todos. Estaba 
sobre una tarima, en medio de la iglesia, rodeado de cirios nuevos, de flores, 
de un padre que estaba detrás de él, solo, esperando que terminara la 
velación. El padre Rentería pasó junto a Pedro Páramo procurando no rozarle 
los hombros. Levantó el hisopo con ademanes suaves y roció el agua bendita 
de arriba abajo, mientras salía de su boca un murmullo, que podía ser de 
oraciones. Después se arrodilló y todo el mundo se arrodilló con él: —Ten 
piedad de tu siervo, Señor. —Que descanse en paz, amén —contestaron las 
voces. Y cuando empezaba a llenarse nuevamente de cólera, vio que todos 
abandonaban la iglesia llevándose el cadáver de Miguel Páramo” 
(Rulfo,1955, p.18).5 

 

A câmera trabalha com plongées sobre o corpo cercado de flores e velas, uma 

composição que isola Miguel no centro do quadro e transforma sua morte em signo de 

abandono. 

Imagem 9: Frame 1:51:17 da obra fílmica - Funeral de Miguel Páramo. 

 

 
5 Traduçao de Eric Nepomúceno (2008): O padre Rentería deu as costas e entregou a missa ao passado. 
Apressou-se para terminar 
logo e saiu sem dar a bênção final para aquela gente que lotava a igreja. 
— Padre, queremos que o abençoe para nós! 
— Não! — disse ele mexendo a cabeça e negando. — Não vou fazer isso. Foi um homem 
ruim, e não entrará no Reino dos Céus. Deus irá me levar a mal se eu interceder por ele. 
Dizia isso, enquanto tentava conter as mãos para que não mostrassem seu tremor. Mas foi. 
Aquele cadáver pesava muito na alma de todos. Estava sobre um tablado, no meio da 
igreja, rodeado de círios novos, de flores, de um pai que estava atrás dele, sozinho, esperando 
que terminasse o velório. 
O padre Rentería passou ao lado de Pedro Páramo procurando não roçar seus ombros. 
Levantou o aspersório com gestos suaves e orvalhou a água benta de alto a baixo, enquanto de 
sua boca saía um murmúrio que podiam ser orações. Depois se ajoelhou e todo mundo se 
ajoelhou com ele: 
— Tem piedade do teu servo, Senhor. 
— Que descanse em paz, amém — responderam as vozes. 
E quando ele começava a se encher de raiva de novo, viu que todos saíam da igreja 
levando o cadáver de Miguel Páramo. (Pag.23) 



 
 
 

39 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Os closes em Pedro Páramo e no padre revelam, sem palavras, uma disputa 

silenciosa: de um lado, o poder terreno; do outro, o poder espiritual fraturado por culpa 

e medo. Essa disposição espacial, corpo ao centro, sacerdote acima, patriarca ao 

fundo, reencena, de modo cinematográfico, as hierarquias morais que o trecho literário 

expressa verbalmente. 

 

Imagem 10: 1:51:07 da obra fílmica - Padre nega benção ao falecido. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Imagem 11: Frame 1:50:27 da obra fílmica – Enfurecimento de Pedro Páramo. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

 

A luz, filtrada pelo brilho vacilante das velas, oscila entre dourado e sombra 

profunda, figurando a mesma ambivalência entre salvação e condenação narrada no 

texto. Enquanto Rulfo explicita a recusa do padre pela força do discurso (“Dios me 

tomará a mal que interceda por él”), o filme converte essa recusa em contraste luminoso: 

o rosto iluminado do padre se contrapõe à penumbra que encobre o corpo de Miguel, 

produzindo um efeito de julgamento visual, quase uma parábola entre claridade divina e 

opacidade da culpa. O som reforça essa carga simbólica: o silêncio inicial é quebrado 

por murmúrios breves, o sussurro surpreso da comunidade e o deslocamento tenso dos 



 
 
 

40 

 

presentes, traduzindo a comoção que no romance aparece pela densidade das 

descrições. 

A montagem lenta, com cortes prolongados entre o corpo, o sacerdote e Pedro, 

estica o tempo do luto. As gradações cromáticas, verde da ambientação, dourado das 

velas, sombras escuras, constroem a sensação de decadência espiritual, substituindo o 

discurso religioso pela pura expressividade dos olhares. Assim, o filme realiza aquilo 

que Santaella descreve como o trânsito semiótico entre sistemas: o verbal abre espaço 

para o visual e o sonoro, e cada linguagem reorganiza o sentido sem anulá-lo. 

 

4.8 Entre a fé e o indizível: a confissão de Ana como cena-limite 

 

A sequência em que Ana confidencia ao padre Rentería o abuso cometido por 

Miguel Páramo transpõe para a linguagem cinematográfica o mesmo desconforto ético 

e emocional que atravessa o trecho literário de Rulfo: “Me agarró de noche y en lo 

oscuro… ‘Soy Miguel Páramo, Ana. No te asustes’”. 

 
Durante la cena tomó su chocolate como todas las noches. Se sentía 
tranquilo. —Oye, Anita. ¿Sabes a quién enterraron hoy? —No, tío. —¿Te 
acuerdas de Miguel Páramo? —Sí, tío. —Pues a él. Ana agachó la cabeza. 
—Estás segura de que él fue, ¿verdad? —Segura no, tío. No le vi la cara. Me 
agarró de noche y en lo oscuro. —¿Entonces cómo supiste que era Miguel 
Páramo? —Porque él me lo dijo: «Soy Miguel Páramo, Ana. No te asustes». 
Eso me dijo. (Rulfo,1955, p.19).6 

 

No filme, essa tensão é moldada pela proximidade física dos corpos e pela 

distância moral que cresce entre eles. A câmera utiliza planos médios e closes, fixando-

se no olhar vacilante de Ana, enquanto o padre aparece, por vezes, deslocado para a 

lateral do quadro ou levemente desfocado. Esse enquadramento cria uma sensação de 

clausura e desconforto que ecoa a cena do livro, na qual o silêncio, a cabeça baixa da 

 
6 Traduçao de Eric Nepomúceno (2008) DURANTE A JANTA tomou seu chocolate como fazia todas as noites. 
Sentia-se tranquilo. 
— Escuta, Anita. Sabe quem foi enterrado hoje? 
— Não, tio. 
— Você se lembra de Miguel Páramo? 
— Lembro, tio. 
— Pois ele. 
Ana baixou a cabeça. 
— Tem certeza que foi ele, não é? 
— Certeza, não, tio. Não vi a cara. Ele me agarrou de noite e na escuridão. 
— Então como é que soube que era Miguel Páramo? 
— Porque ele me disse: “Sou eu, Miguel Páramo, Ana. Não se assuste.” Foi o que ele me 
disse. (Pag. 24) 



 
 
 

41 

 

jovem e suas frases curtas já sugerem o peso traumático da experiência. Assim, o 

audiovisual converte o subtexto verbal em imagem: o representamen visual traduz o 

objeto narrativo, a confissão do abuso, e produz um interpretante marcado pela culpa, 

pela hesitação e por uma fé rachada. 

 

Imagem 12: Frame 1:49:22 da obra fílmica -Anita relatando o abuso ao padre 

Renteria. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

A luz desempenha um papel fundamental nesse processo de significação. 

Iluminada por velas de brilho amarelado, a cena oscila entre claridade suave e 

sombras densas que se projetam nas paredes e sobre o rosto de Ana. O embate entre 

claridade (sagrado, proteção) e escuridão (pecado, violência) que, no texto, aparece 

pela própria conversação (o “no te asustes”, dito no escuro) encontra, no filme, sua 

forma sensorial. As sombras tornam-se signos visuais do conflito interno da jovem e 

da falha moral da instituição representada pelo tio. Essa ambivalência luminosa opera 

o que Santaella descreve como deslocamento do signo para um novo suporte: a 

metáfora verbal de Rulfo converte-se em uma metáfora luminosa, que reorganiza o 

sentido sem perder sua essência. 

 

O som reforça essa construção simbólica. Quase sem trilha, a cena se sustenta 

no crepitar da vela, no leve tilintar da xícara, no arfar contido das vozes, elementos 

que ampliam o silêncio e transformam o desconforto em matéria audível. A fala trêmula 

de Ana não apenas interrompe o silêncio, mas o reconfigura: ela se torna o núcleo 

sonoro da culpa, enquanto o padre responde com hesitações breves, num ritmo que o 

filme utiliza para simular a respiração da vergonha. Esse silêncio denso funciona como 

interpretante emocional da cena: nele se manifesta o que o texto literário deixa 



 
 
 

42 

 

implícito, o que Roman Jakobson chamaria de passagem de uma função poética do 

verbal para uma função emotiva e conativa articulada pelas sonoridades do cinema. 

A montagem, lenta e contemplativa, organiza essa carga simbólica em 

movimentos mínimos. Os cortes discretos alternam o rosto de Ana e a expressão tensa 

do padre, estabelecendo um circuito entre vítima e representante da fé. A mesa 

simples, os objetos religiosos ao fundo e a vela que insiste em permanecer no quadro 

compõem uma ambientação ritual, mas agora atravessada pelo trauma. A 

sobreposição entre esse espaço sagrado e o relato profano do abuso opera a 

transmutação intersemiótica: aquilo que no romance se constrói pelo discurso 

envergonhado transforma-se, no filme, em uma convergência de plano, luz, som e 

ritmo, que atualiza o conteúdo rulfiano sem desfigurar sua densidade moral. 

Assim, a cena torna-se um signo complexo, em que representamen (imagem + 

som), objeto (o episódio de violência e sua confissão) e interpretante (a leitura 

emocional construída pelo espectador) compõem uma tríade que prolonga o gesto 

literário em outra mídia. O cinema, nesse caso, não apenas “traduz” Rulfo: ele 

expande, intensifica e reinscreve o indizível na matéria sensível do audiovisual. 

 

4.9 Entre a luz vacilante e o esquecimento: o fim de Eduviges 

 

A cena do suicídio de Eduviges, narrada por Maria Dyada, é construída 

visualmente a partir de um enquadramento que privilegia o sofrimento silencioso. A 

câmera fixa-se nos rostos marcados pela dor, alternando entre a irmã enlutada e o 

padre Rentería, sempre filmado de lado, mantendo uma postura rígida que o distancia 

emocionalmente da mulher que suplica. Essa composição lateral, quase teatral, revela 

a contradição entre o discurso da misericórdia e o afastamento clerical, visualizando 

no plano fílmico a crítica implícita no texto de Rulfo. 

Imagem 13: Frame 1:46:54 da obra fílmica - suicídio de Eduviges Dyada. 



 
 
 

43 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Todavía tengo frente a mis ojos el último momento… Todavía tengo frente a 
mis ojos la mirada de María Dyada, que vino a pedirme salvara a su hermana 
Eduviges: »—Ella sirvió siempre a sus semejantes. Les dio todo lo que tuvo. 
Hasta les dio un hijo, a todos. Y se los puso enfrente para que alguien lo 
reconociera como suyo; pero nadie lo quiso hacer. Entonces les dijo: “En ese 
caso yo soy también su padre, aunque por casualidad haya sido su madre”. 
Abusaron de su hospitalidad por esa bondad suya de no querer ofenderlos ni 
de malquistarse con ninguno. »—Pero ella se suicidó. Obró contra la mano 
de Dios. »—No le quedaba otro camino. Se resolvió a eso también por 
bondad. »—Falló a última hora —eso es lo que le dije—. En el último 
momento. ¡Tantos bienes acumulados para su salvación, y perderlos así de 
pronto! »—Pero si no los perdió. Murió con muchos dolores. Y el dolor… 
Usted nos ha dicho algo acerca del dolor que ya no recuerdo. Ella se fue por 
ese dolor. Murió retorcida por la sangre que la ahogaba. Todavía veo sus 
muecas, y sus muecas eran los más tristes gestos que ha hecho un ser 
humano. »—Tal vez rezando mucho. »—Vamos rezando mucho, padre. »—
Digo tal vez, si acaso, con las misas gregorianas; pero para eso necesitamos 
pedir ayuda, mandar traer sacerdotes. Y eso cuesta dinero.(Rulfo,1955, 
p.22).7 

 

 
7 Traduçao de Nepomúceno (2008): tenho diante de meus olhos o olhar de Maria Dyada, que veio pedir que eu 
salvasse sua irmã 
Eduviges: 
“— Ela sempre serviu aos seus semelhantes. Deu a eles tudo que teve. Até um filho deu, 
a todos. E o colocou na frente de todo mundo para ver se alguém o reconhecia como seu; mas 
ninguém quis fazer isso. Então ela disse a eles: ‘Neste caso, eu também sou o pai, mesmo que 
por coincidência também seja a mãe.’ Abusaram da sua hospitalidade por causa daquela sua 
bondade de não querer ofender nem ser malquista por ninguém. 
“— Mas ela se suicidou. Obrou contra a mão de Deus. 
“— Era a única saída. E decidiu isso por causa da sua bondade. 
“— Falhou no momento final — foi isso que eu disse a ela. — No último instante. Tantos 
bens acumulados para a sua salvação, e perdeu tudo de repente! 
“— Mas é que não perdeu. Morreu cheia de muitas dores. E a dor... O senhor nos falou 
uma coisa sobre a dor, que eu não lembro mais. Ela foi-se embora por causa dessa dor. 
Morreu retorcida pelo sangue que a afogava. Ainda vejo sua cara, e sua cara era o gesto mais 
triste jamais feito por um ser humano. 
“— Talvez se a gente rezar muito. 
“— Pois vamos rezando muito, padre. 
“— Digo talvez, quem sabe?, com as missas gregorianas; mas para isso precisamos pedir 
ajuda, mandar vir sacerdotes. E tudo custa dinheiro. (Pag.25) 



 
 
 

44 

 

A iluminação provém de apenas duas velas, criando um ambiente carregado de 

sombras e introspecção. A luz não incide diretamente nos personagens (é como se 

hesitasse) reforçando a solidão de Maria Dyada, cujo rosto parcialmente obscurecido 

espelha o abandono que ela verbaliza. O claro-escuro modela a dor e evidencia a 

tensão entre fé e desamparo, elemento central da cena. 

O som segue a mesma contenção: não há trilha musical, apenas o estalar das 

velas, a respiração trêmula e as pausas carregadas da fala. As lacunas sonoras 

adensam o sofrimento, traduzindo em silêncio o peso emocional que, na narrativa 

literária, se manifesta pela repetição insistente da lembrança (“Todavía tengo frente a 

mis ojos…”). A voz de Maria Dyada guia o espectador e dita o ritmo, como se cada 

frase precisasse atravessar uma barreira de dor antes de emergir. 

 

A montagem é lenta, quase estática, preservando a duração e o impacto da 

confissão. Os cortes restritos aos dois eixos, de Maria Dyada e do padre, acentuam o 

isolamento emocional, já que o pedido da personagem não encontra resposta efetiva. 

A ambientação religiosa, composta por crucifixos, móveis escuros e a luz vacilante das 

velas, constrói um espaço de sacralidade opressiva, onde a fé institucional pesa mais 

que consola. Desse modo, a adaptação transforma o texto verbal de Rulfo em uma 

cena que converge imagem, luz, som e montagem para materializar o abandono e a 

dor, convertendo a súplica de Maria Dyada em um ritual imagético de perda e 

desencanto. 

 

4.10 A clausura de Toribio Aldrete: ecos, morte e assombro 

 

A sequência do enforcamento de Toribio Aldrete é apresentada em um espaço 

fechado, antigo e empoeirado, cuja aparência de sótão reforça a ideia de isolamento 

e condenação. O trecho literário menciona explicitamente que naquele quarto Aldrete 

fora enforcado e que, depois disso, “condenaron la puerta, hasta que él se secara; 

para que su cuerpo no encontrara reposo”, criando a imagem de uma morte 

aprisionada no tempo, um eco espiritual que permanece no espaço. No romance, o 

comentário de Eduviges: “ela mesma uma morta que segue ‘penando’”, revela o efeito 

fantasmagórico: a coexistência do passado com o presente, o choque entre o que 

deveria estar morto e o que insiste em permanecer. A adaptação cinematográfica 



 
 
 

45 

 

traduz esse caráter espectral por meio de escolhas visuais e sonoras que materializam 

a sensação de assombro. 

 

Imagem 14: Frame 1:29:34 da obra fílmica - Desespero de Toribio Aldetre. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 15: Frame 1:29:10 da obra fílmica - Enforcamento de Toribio Aldetre. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 
—Tal vez sea algún eco que está aquí encerrado. En este cuarto ahorcaron 
a Toribio Aldrete hace mucho tiempo. Luego condenaron la puerta, hasta que 
él se secara; para que su cuerpo no encontrara reposo. No sé cómo has 
podido entrar, cuando no existe llave para abrir esta puerta. —Fue doña 
Eduviges quien abrió. Me dijo que era el único cuarto que tenía disponible: —
¿Eduviges Dyada? —Ella. —Pobre Eduviges. Debe de andar penando 
todavía. (Rulfo,1955, p.24).8 

 
8 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): — Pode ser algum eco que ficou preso aqui. Neste quarto 
enforcaram Toribio Aldrete faz 
muito tempo. Depois taparam a porta, até que ele secasse; para que seu corpo não encontrasse 
repouso. Não sei como é que você conseguiu entrar, porque não existe chave para abrir esta 
porta. 
— Foi dona Eduviges que abriu para mim. Ela me disse que era o único quarto que 
estava disponível. 
— Eduviges Dyada? 
— Ela. 



 
 
 

46 

 

 

A cena organiza-se em um quarto estreito onde a câmera se movimenta 

lentamente e prefere enquadramentos fechados sobre o rosto e os gestos de Aldrete, 

acentuando o desespero e a iminência da morte. Os planos longos reforçam o 

confinamento e a passagem inevitável do tempo, criando uma atmosfera de 

sufocamento que ecoa a violência descrita no texto. A iluminação mínima, vinda de 

dois candeeiros, produz um contraste rígido entre luz e sombra, simbolizando a 

fronteira entre a vida e a morte, a mesma fronteira sugerida pela narrativa ao 

mencionar um corpo que “no encontraba reposo”. As sombras reforçam a presença 

espiritual e o caráter maldito do quarto condenado. 

O som, quase inexistente, é quebrado apenas por ruídos sutis (ranger da 

madeira, pisadas abafadas) que intensificam a tensão e evocam o eco mencionado no 

romance (“algún eco que está aquí encerrado”). A respiração ofegante, os gemidos e 

a voz trêmula de Aldrete traduzem auditivamente o terror que, no texto, é sugerido pela 

descrição de sua morte lenta e não redimida. 

A montagem alterna momentos de quietude com planos prolongados, 

preservando um ritmo lento e ritualístico, como se a cena estivesse presa no mesmo 

tempo suspenso que aprisionou Aldrete. A ambientação decadente, com paredes de 

madeira e poucos objetos, reforça o caráter de ruína moral e espiritual. Assim, a 

adaptação cinematográfica transforma os elementos literários (o eco, o quarto 

condenado, a presença dos mortos) em experiência sensorial, revelando o efeito 

fantasmagórico central do episódio: o passado que não se aquieta, o morto que 

continua habitando o espaço, e o visitante que, ao entrar, atravessa sem saber o limiar 

entre vida e morte. 

 

4.11 Entre ruínas e murmúrios: a casa dos irmãos como limiar 

fantasmagórico 

 

A sequência em que Juan Preciado entra na casa dos irmãos retoma fielmente o 

clima do trecho literário, no qual o narrador, confuso e exausto, encontra um casal que 

parece vivo demais para ser morto e morto demais para ser vivo. No livro, o diálogo 

revela a ambiguidade essencial de Pedro Páramo: “¿No están ustedes muertos?”, 

 
— Coitada da Eduviges. Deve estar vagando em pena até agora. (Pag.27) 



 
 
 

47 

 

pergunta Juan, recebendo como resposta não uma negativa, mas um sorriso e um 

olhar sério. Essa suspensão entre estados, esse “estar e não estar”, funda o efeito 

fantasmagórico que a adaptação cinematográfica intensifica ao explorar a casa 

arruinada, o teto caído e o encontro silencioso que dissolve a fronteira entre o real e o 

espectral. A fantasmagoria rulfiana, feita de ecos, dúvidas e presenças que se 

insinuam, ganha corpo visual, sonoro e espacial na construção do filme. 

 

Imagem 16: Frame 1:19:5 da obra fílmica – Chegada na casa dos irmãos. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 17: Frame 1:19:09 da obra filmica -Telhado danificado. 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 18: Frame 1:15:33 da obra fílmica -Irmãos dormem juntos. 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 



 
 
 

48 

 

 

—¿Qué hace usted aquí? —Vine a buscar… —y ya iba a decir a quién, 
cuando me detuve—: vine a buscar a mi padre. —¿Y por qué no entra? Entré. 
Era una casa con la mitad del techo caída. Las tejas en el suelo. El techo en 
el suelo. Y en la otra mitad un hombre y una mujer. —¿No están ustedes 
muertos? —les pregunté. Y la mujer sonrió. El hombre me miró seriamente. 
—Está borracho —dijo el hombre. —Solamente está asustado —dijo la mujer. 
Había un aparato de petróleo. Había una cama de otate, y un equipal en que 
estaban las ropas de ella. Porque ella estaba en cueros, como Dios la echó 
al mundo. Y él también. —Oímos que alguien se quejaba y daba de 
cabezazos contra nuestra puerta. Y allí estaba usted. ¿Qué es lo que le ha 
pasado? —Me han pasado tantas cosas, que mejor quisiera dormir. —
Nosotros ya estábamos dormidos. —Durmamos, pues. (Rulfo,1955, p.34)9 

 

A câmera aposta em enquadramentos aproximados que enfatizam o contraste 

entre o espanto de Juan Preciado e a serenidade desconcertante dos irmãos. O sorriso 

suave da mulher e o olhar firme do homem aparecem em closes e planos médios, 

reforçando a quietude enigmática do casal. O enquadramento do teto aberto, deixando 

ver o céu entre as vigas quebradas, produz um símbolo visual potente: a casa é ao 

mesmo tempo abrigo e ruína, fronteira e passagem, lugar onde as categorias entre 

vivos e mortos se desfazem. Tradução direta do “¿y por qué no entra?” que, no texto, 

funciona quase como um convite ao além. 

 

A luz alterna entre a frieza azulada da rua deserta e o calor tremeluzente das 

velas no interior da casa. Esse jogo de contrastes cria um diálogo sem palavras entre 

dois mundos: o exterior fantasmático e o interior íntimo, mas igualmente inquietante. A 

iluminação amarelada revela texturas gastas e corpos nus com uma naturalidade 

perturbadora, como se tudo fosse simultaneamente penoso e cotidiano. A oscilação 

 
9 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): — O que é que o senhor está fazendo aqui? 
— Vim procurar... — e já ia dizer quem, quando parei: — vim buscar meu pai. 
— E por que não entra? 
Entrei. Era uma casa com metade do teto derrubado. As telhas no chão. O teto no chão. E 
na outra metade um homem e uma mulher. 
— Vocês não estão mortos? — perguntei a eles. 
E a mulher sorriu. O homem me olhou seriamente. 
— Está bêbado — disse o homem. 
— Só está assustado — disse a mulher. 
Havia uma lamparina de querosene. Havia uma cama de palha seca, e uma cadeira de 
vime e assento de couro onde estavam as roupas dela. Porque ela estava pelada, do jeito que 
Deus a botou no mundo. E ele também. 
— Ouvimos alguém que gemia e dava cabeçadas na nossa porta. E lá estava o senhor. O 
que aconteceu? 
— Aconteceram comigo tantas coisas que é melhor querer dormir. 
— Nós já estávamos dormindo. 
— Vamos então dormir. (Pag.35) 



 
 
 

49 

 

da luz vela/desvela, reafirmando a estética da incerteza que permeia o episódio no 

romance. 

No som, predomina o silêncio cortado por ruídos mínimos (vento, passos, 

pequenos deslocamentos) construindo uma atmosfera auditiva que traduz o “tempo 

suspenso” do encontro. Assim como Rulfo substitui explicações por ambiguidades, a 

adaptação reduz a trilha sonora a quase nada, deixando que a ausência fale: não há 

ruído de vida, mas também não há silêncio de morte; há apenas um entre-meio 

inquieto. 

A montagem mantém um ritmo pausado, prolongando os planos sobre o espaço 

degradado e os corpos imóveis. Essa cadência lenta reforça o efeito de sonho ou 

alucinação que o romance sugere quando Juan diz preferir dormir, como se o repouso 

fosse a única forma possível de continuar. A ambientação (cama de otate, teto em 

ruína, objetos mínimos) transforma o espaço em depósito de memórias e presenças, 

lugar onde o cotidiano se mistura à decomposição. A passagem do exterior para o 

interior é filmada sem rupturas, dando a sensação de que não existe fronteira alguma 

a ser cruzada, apenas um deslizamento para dentro da fantasmagoria. 

 

4.12 A Mulher que se Desfaz: Corpo, Terra e Dissolução Fantasmagórica 

 

Os três frames a seguir capturam a progressiva decomposição da mulher que 

acompanha Juan Preciado, apresentando-a em diferentes graus de colapso corporal: 

ora rígida e coberta por crostas, ora derretendo em lama, ora reduzida a um corpo 

silencioso que ainda borbulha como se estivesse vivo e morto ao mesmo tempo. A 

câmera se aproxima desse corpo-terra quase sem movimento, insistindo na textura 

viscosa que envolve a pele, enquanto a iluminação terrosa e abafada transforma o 

quarto em um espaço sem ar, onde o calor se materializa como matéria densa. A 

atmosfera de sufocamento se intensifica à medida que os contornos da mulher se 

dissolvem e confundem com o ambiente, criando uma imagem visual direta da frase 

rulfiana segundo a qual ela “se desbarataba [...] como si estuviera derritiéndose en un 

charco de lodo”. 

Imagem 19: Frame 1:13:60 da obra fílmica - Juan Preciado vai para cama. 



 
 
 

50 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 20: Frame 1:13:14 da obra fílmica - Mulher dissolve em lama. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 21: Frame 1:12:58 da obra fílmica - Avalanche de lama. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

—Es mejor que te subas a la cama. Allí te comerán las turicatas. Entonces fui 
y me acosté con ella. El calor me hizo despertar al filo de la medianoche. Y el 
sudor. El cuerpo de aquella mujer hecho de tierra, envuelto en costras de 
tierra, se desbarataba como si estuviera derritiéndose en un charco de lodo. 
Yo me sentía nadar entre el sudor que chorreaba de ella y me faltó el aire que 
se necesita para respirar. Entonces me levanté. La mujer dormía. De su boca 
borbotaba un ruido de burbujas muy parecido al del estertor. Salí a la calle 
para buscar el aire; pero el calor que me perseguía no se despegaba de mí. 
Y es que no había aire; sólo la noche entorpecida y quieta, acalorada por la 
canícula de agosto. No había aire. Tuve que sorber el mismo aire que salía 
de mi boca, deteniéndolo con las manos antes de que se fuera. Lo sentía ir y 
venir, cada vez menos; hasta que se hizo tan delgado que se filtró entre mis 
dedos para siempre. Digo para siempre. Tengo memoria de haber visto algo 
así como nubes espumosas haciendo remolino sobre mi cabeza y luego 



 
 
 

51 

 

enjuagarme con aquella espuma y perderme en su nublazón. Fue lo último 
que vi. (Rulfo,1995, p.42) 10 

 

A cena traduz de maneira fiel e perturbadora o trecho literário: a percepção tátil e 

sensorial do narrador (o suor, a falta de ar, o corpo que se desfaz) ganha forma 

audiovisual por meio de sons abafados, ruídos úmidos e uma quase ausência de trilha 

musical que reforça a claustrofobia descrita por Rulfo. A fusão entre corpo e matéria, 

marcada pelo som espesso do barro e pela respiração cortada, atua como signo 

central da passagem entre vida e morte, atualizando no cinema um dos eixos do 

fantasmagórico rulfiano: a perda da fronteira entre o humano e a terra. A noite, aqui, 

não funciona apenas como um recorte temporal, mas como um agente simbólico que 

intensifica a ambiguidade um dos pilares do gênero fantástico. A baixa luminosidade 

cria zonas de indistinção: não se vê claramente o rosto da figura, nem a natureza exata 

da substância no chão, o que produz uma hesitação perceptiva semelhante àquela 

descrita por Todorov. 

Essa incerteza sugere que o espectador não sabe ao certo se está diante de algo 

natural ou sobrenatural, o que desloca a cena para uma esfera liminar, típica da 

atmosfera de Comala, em Pedro Páramo. 

Nessa tradução intersemiótica, a dissolução física da mulher deixa de ser apenas 

metáfora para tornar-se presença visual concreta. A montagem lenta e contínua 

acompanha essa transformação, permitindo que o espectador testemunhe o processo 

de decomposição como experiência sensorial e não apenas narrativa. Ao sair para a 

rua, Juan encontra uma atmosfera igualmente pesada, azulada e sem ar, indicando 

que o fantasmagórico não está restrito ao quarto: ele se expande pelo espaço de 

 
10 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): — É melhor você subir na cama. Aí, vai ser comido pelos carrapatos. 
Então fui e me deitei com ela. 
O CALOR ME FEZ acordar por volta da meia-noite. E o suor. O corpo daquela mulher, feito de 
terra, envolvido em crostas de terra, se desfazia como se estivesse derretendo num charco de 
lodo. Eu me sentia nadar no meio do suor que jorrava dela e me faltou o ar que se necessita 
para respirar. Então me levantei. A mulher dormia. De sua boca borbotava um ruído de 
borbulhas muito parecido ao estertor. 
Saí à rua; mas o calor que me perseguia não desgrudava de mim. 
E é que não havia ar; só a noite entorpecida e quieta, acalorada pelas altas temperaturas 
de agosto. 
Não havia ar. Tive de sorver o mesmo ar que saía da minha boca, parando-o com as mãos 
antes que ele fosse embora. Sentia o ar indo e vindo, cada vez menos; até que se fez tão fino 
que se filtrou entre meus dedos para sempre. 
Digo para sempre. 
Tenho memória de haver visto algo assim como nuvens espumosas fazendo redemoinhos 
sobre a minha cabeça e depois enxaguar-me com aquela espuma e me perder em sua nuvarada. 
Foi a última coisa que vi. (Pag.41) 



 
 
 

52 

 

Comala, que absorve e devolve seus mortos como barro, calor e silêncio. Assim, a 

sequência reafirma o princípio fantasmagórico já observado nas análises anteriores: 

em Pedro Páramo, corpo, terra e memória são indissociáveis, e o filme faz dessa fusão 

uma imagem viva e sufocante. 

 

4.13 A Praça das Almas: Murmúrios, Frio e a Revelação do Invisível 

 

Os dois frames mostram a praça central de Comala sob uma luz azulada e 

fantasmagórica: primeiro, um espaço abandonado diante da antiga igreja, vazio e 

silencioso; depois, o céu se abre revelando corpos nus suspensos entre nuvens 

esbranquiçadas, como se o firmamento se povoasse de almas inquietas. A câmera 

oscila entre planos gerais e angulações em plongée, acompanhando o movimento 

hesitante de Juan Preciado pelo espaço e alternando sua perspectiva entre o chão e 

o alto. Essa inversão entre olhar humano e olhar espectral cria um efeito de vertigem 

que traduz visualmente a sensação rulfiana de caminhar no limite entre o real e o 

alucinatório, entre o que se vê e o que apenas se escuta. 

Imagem 22: Frame 1:11:43 da obra fílmica -Chegada ao centro de Comala. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 23: Frame 1:11:32 da obra fílmica -Almas penadas na praça. 

 



 
 
 

53 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

O trecho literário apresenta justamente o momento em que Juan, já tomado pelo 

medo e pelo frio, começa a ouvir vozes filtradas pelas paredes, murmúrios que 

“destilavam das grietas”, e tenta buscar na praça um alívio para o terror que cresce 

dentro de si. 

»Llegué a la plaza, tienes tú razón. Me llevó hasta allí el bullicio de la gente y 
creí que de verdad la había. Yo ya no estaba muy en mis cabales; recuerdo 
que me vine apoyando en las paredes como si caminara con las manos. Y de 
las paredes parecían destilar los murmullos como si se filtraran de entre las 
grietas y las descarapeladuras. Yo los oía. Eran voces de gente; pero no 
voces claras, sino secretas, como si me murmuraran algo al pasar, o como si 
zumbaran contra mis oídos. Me aparté de las paredes y seguí por mitad de la 
calle; pero las oía igual, igual que si vinieran conmigo, delante o detrás de mí. 
No sentía calor, como te dije antes; antes por el contrario, sentía frío. Desde 
que salí de la casa de aquella mujer que me prestó su cama y que, como te 
decía, la vi deshacerse en el agua de su sudor, desde entonces me entró frío. 
Y conforme yo andaba, el frío aumentaba más y más, hasta que se me 
enchinó el pellejo. Quise retroceder porque pensé que regresando podría 
encontrar el calor que acababa de dejar; pero me di cuenta a poco de andar 
que el frío salía de mí, de mi propia sangre. Entonces reconocí que estaba 
asustado. Oí el alboroto mayor en la plaza y creí que allí entre la gente se me 
bajaría el miedo. Por eso es que ustedes me encontraron en la plaza. ¿De 
modo que siempre volvió Donis? La mujer estaba segura de que jamás lo 
volvería a ver. (Rulfo,1955, p.43)11 

 

A adaptação converte essas vozes internas e incorpóreas em imagem e som: os 

ruídos fragmentados, sussurrados e sem origem visível parecem brotar das paredes, 

como se a própria praça respirasse. A iluminação fria reproduz visualmente o “frío que 

salía de mi propia sangre”, símbolo recorrente do avanço da morte. A praça vazia, 

 
11 Traduzidor por Eric Nepomúceno (2008): “Cheguei na praça, você tem razão. Fui levado até lá pelo alvoroço 
das gentes e achei 
que de verdade havia gente. Eu já não estava muito em meus eixos; recordo que vim me 
apoiando nas paredes como se caminhasse com as mãos. E os sussurros pareciam destilar das 
paredes, como se se filtrassem entre as gretas e os descascados abertos no reboco. Eu os 
ouvia. Eram vozes de gente; mas não vozes claras, e sim secretas, como se me murmurassem 
alguma coisa ao passar, ou como se zumbissem contra os meus ouvidos. Afastei-me das 
paredes e continuei pelo meio da rua; mas ouvia do mesmo jeito, do mesmo jeito que se 
estivessem vindo comigo, adiante ou atrás de mim. Não sentia calor, como disse antes; antes 
pelo contrário, sentia frio. Desde que saí da casa daquela mulher que me emprestou sua cama 
e que, como dizia, vi se desfazendo na água de seu suor, desde então fiquei com frio. E 
conforme eu andava, o frio aumentava mais e mais, até me deixar a pele toda arrepiada. Quis 
retroceder porque achei que voltando poderia encontrar o calor que eu tinha acabado de 
deixar; mas reparei, assim que comecei a andar, que o frio saía de mim, do meu próprio 
sangue. Então reconheci que estava assustado. Ouvi o alvoroço maior na praça e achei que ali, 
no meio das pessoas, o medo iria diminuir. Por isso é que vocês me encontraram na praça. 
Quer dizer então que Donis acabou voltando? A mulher tinha certeza de que jamais tornaria a 
vê-lo. (Pag.42) 



 
 
 

54 

 

iluminada por sombras longas e difusas, torna-se um espaço suspenso, onde o tempo 

parece congelado. 

O momento em que os corpos surgem nas nuvens é o ápice fantasmagórico da 

sequência. Se, no romance, o assombro se dá por meio do som e da percepção 

subjetiva do narrador (ecos, murmúrios, vozes que acompanham o passo), no filme 

essa experiência é transmutada em uma imagem forte e inesperada: as almas, 

desnudas e translúcidas, coexistem acima da praça, flutuando como em um limbo. 

Essa escolha estética revela o caráter coletivo da morte em Comala: não é apenas 

Juan que está à beira de desaparecer, mas toda a cidade. Os corpos no céu funcionam 

como metáfora visual para o “alboroto mayor en la plaza”, que no romance é sonoro, 

mas aqui se converte em imagem: uma explosão silenciosa de mortos que pairam 

sobre a ruína. 

A montagem lenta reforça esse estado de suspensão, permitindo que o 

espectador percorra a praça como o próprio Juan, sentindo a progressiva dissolução 

da fronteira entre o físico e o espectral. As ruínas, o silêncio, a paleta azulada e os 

murmúrios que se infiltram de todos os lados transformam Comala em um não-lugar, 

feito de lembranças, arrependimentos e presenças que jamais encontram repouso. 

Assim, a adaptação intensifica o fantasmagórico rulfiano ao materializar em imagem 

aquilo que o texto evoca pela sugestão sonora: uma cidade onde os mortos não 

apenas falam, eles ocupam o céu. 

 

4.14 A morte de Miguel Páramo: de caminho a neblina 

 

A cena é construída com um enquadramento distante que acompanha Miguel 

cavalgando até desaparecer na neblina, sugerindo tanto a progressão física quanto a 

dissolução simbólica de sua presença em Comala. Os planos longos e contínuos 

reforçam o isolamento do personagem e a sensação de suspensão temporal, 

aproximando o movimento da adaptação da densidade atmosférica do romance. 

Imagem 24: Frame 1:05:14 da obra fílmica – Miguel Páramo Galopando. 



 
 
 

55 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 25: Frame 1:05:03 da obra fílmica - Momento da morte de Miguel 

Páramo. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Fulgor Sedano se acercó hasta él y le dijo: —Es Miguel, don Pedro. —¿Qué 
le hicieron? —gritó. Esperaba oír: «Lo han matado». Y ya estaba previniendo 
su furia, haciendo bolas duras de rencor; pero oyó las palabras suaves de 
Fulgor Sedano que le decían: —Nadie le hizo nada. Él solo encontró la 
muerte. Había mecheros de petróleo aluzando la noche. —… Lo mató el 
caballo —se acomidió a decir uno (Rulfo,1955, p.49).12 

 

A iluminação azulada e fria domina toda a sequência, criando um efeito de 

mistério e fragilidade que se intensifica quando a luz difusa se mistura à névoa, 

acentuando a solidão do percurso e a percepção de que Miguel se desloca entre o 

mundo dos vivos e o dos mortos. O som é escasso, reduzido ao ritmo dos galopes do 

cavalo, sem trilha sonora ou efeitos adicionais, deixando que o silêncio dramático 

atravesse a cena e permita que a imagem e a atmosfera transmitam a tragédia de 

 
12 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): Fulgor Sedano se aproximou e disse a ele: 
— É Miguel, dom Pedro. 
— O que foi que fizeram com ele? — gritou. 
Esperava ouvir: “Mataram.” E já estava reunindo sua fúria, armando duras montanhas de 
rancor; mas ouviu as palavras suaves de Fulgor Sedano, que lhe diziam: 
— Ninguém fez nada com ele. Ele encontrou a morte sozinho. 
Havia lamparinas de querosene azulando a noite. 
— ... O cavalo matou-o — um deles se atreveu a dizer. (Pag.47) 



 
 
 

56 

 

modo quase contemplativo. A ambientação é tomada pela névoa densa, que recobre 

o campo e se funde à escuridão da noite, criando um cenário de isolamento absoluto; 

a fumaça constante envolve Miguel e faz com que a paisagem pareça intangível, 

reforçando sua dissolução simbólica e visualizando, de maneira concreta, a passagem 

entre a vida e a morte. 

Nesse conjunto de escolhas, o fantasmagórico emerge não como uma aparição 

direta, mas como uma diluição gradual da figura de Miguel, que deixa de ter contorno 

e espessura, engolido pela neblina que funciona como um véu entre os dois mundos. 

A adaptação traduz essa qualidade espectral por meio da combinação de luz fria, 

ausência de sons humanos, distância da câmera e incorporação da névoa como 

elemento ativo da narrativa visual. O resultado é uma fantasmagoria construída pela 

própria retirada do corpo da cena, um apagamento lento que transforma o cavaleiro 

em pura sombra e instala, na imagem, a mesma sensação de fatalidade silenciosa 

presente no texto literário. 

 

4.15 Entre a vigília e o delírio: a vertigem fantasmagórica de Susana 

 

A cena é construída pelo enquadramento fixo sobre o corpo imóvel de Susana, 

reforçando sua vulnerabilidade e a sensação de catatonismo que atravessa o 

momento. A ausência de movimentos bruscos aproxima o espectador de sua 

experiência subjetiva, acentuando o delírio e a imobilidade emocional que 

caracterizam sua travessia interior. 

 

Imagem 26: Frame 47:19 da obra fílmica - Ceú, simbologia da passagem do tempo. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 27: Frame 46:56 da obra fílmica -Delírio de Susana San Juan. 

 



 
 
 

57 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

Imagem 28: Frame 27:08 da obra fílmica – Depressão de Susana San Juan. 

 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 

Susana San Juan oye el golpe del viento contra la ventana cerrada. Está 
acostada con los brazos detrás de la cabeza, pensando, oyendo los ruidos 
de la noche; cómo la noche va y viene arrastrada por el soplo del viento sin 
quietud. Luego el seco detenerse. Han abierto la puerta. Una racha de aire 
apaga la lámpara. Ve la oscuridad y entonces deja de pensar. Siente 
pequeños susurros. En seguida oye el percutir de su corazón en palpitaciones 
desiguales. Al través de sus párpados cerrados entrevé la llama de la luz 
(Rulfo,1955, p.67).13 

 
A iluminação escassa, composta por tons frios e sombras intensas, marca 

visualmente a depressão e a solidão que permeiam a personagem; a lâmpada que se 

apaga funciona como sinal da perda de consciência e da diminuição de sua presença 

no mundo, traduzindo de forma direta o estado mental deteriorado descrito no texto. O 

vento, que invade o quarto e substitui as palavras, assume papel central, quase como 

um personagem paralelo: sua presença contínua e silenciosa amplifica o vazio e o 

 
13 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): ando a terra. 
Susana San Juan ouve o golpe do vento contra a janela fechada. Está deitada com os 
braços atrás da cabeça, pensando, ouvindo os ruídos da noite; ouvindo como a noite vai e vem 
arrastada pelo sopro do vento sem quietude. Depois, o estancar seco. 
Abriram a porta. Uma rajada de ar apaga a lamparina. Vê a escuridão e então pára de 
pensar. Sente pequenos sussurros. Em seguida ouve a percussão de seu coração em 
palpitações desiguais. Através de suas pálpebras fechadas entrevê a chama da luz. (Pag. 60)  



 
 
 

58 

 

isolamento, ecoando tanto o lamento de Comala quanto o tumulto interior de Susana. 

A ambientação sombria, com o movimento lento das cortinas e a penumbra fechada 

do quarto, intensifica a sensação de desamparo e fragilidade, transformando o 

sofrimento psicológico em experiência cinematográfica de delírio. 

 

Analogicamente, a tradução do fantasmagórico aqui funciona como um sopro que 

atravessa meios, um vento que, no romance, existe como ruído interno e, no filme, se 

materializa como presença atmosférica. Assim como Susana sente o vento “arrastar” 

a noite, o filme arrasta o espectador para dentro dessa vertigem: o fantasmagórico não 

surge como aparição, mas como o modo pelo qual o mundo perde consistência e a 

realidade se desfaz, tal como a lâmpada que se apaga e entrega a personagem a uma 

escuridão que pensa por ela. 

 

4.16 O apagamento de Susana: rito, resistência e dissolução 

 

A cena é construída por um enquadramento fixo que acompanha Susana deitada, 

enquanto o médico, o padre e Pedro Páramo permanecem em pé ao seu redor. Essa 

imobilidade da câmera, combinada ao ritmo lento dos cortes, intensifica a fragilidade 

da personagem e amplia o silêncio que envolve sua entrega, um silêncio que substitui, 

aqui, a densidade verbal do romance, transformada em poética visual. 

 

Imagem 29: Frame 22:32 da obra fílmica - Morte de Susana San Juan. 

 

Fonte: Pietro (2024) 

 
—Tengo la boca llena de tierra. —Sí, padre. —No digas: «Sí, padre». Repite 
conmigo lo que yo vaya diciendo. —¿Qué va usted a decirme? ¿Me va a 
confesar otra vez? ¿Por qué otra vez? —Ésta no será una confesión, Susana. 
Sólo vine a platicar contigo. A prepararte para la muerte. —¿Ya me voy a 
morir? —Sí, hija. —¿Por qué entonces no me deja en paz? Tengo ganas de 



 
 
 

59 

 

descansar. Le han de haber encargado que viniera a quitarme el sueño. Que 
se estuviera aquí conmigo hasta que se me fuera el sueño. ¿Qué haré 
después para encontrarlo? Nada, padre. ¿Por qué mejor no se va y me deja 
tranquila? —Te dejaré en paz, Susana. Conforme vayas repitiendo las 
palabras que yo diga, te irás quedando dormida. Sentirás como si tú misma 
te arrullaras. Y ya que te duermas nadie te despertará… Nunca volverás a 
despertar (Rulfo, 1955,  p.83).14 

  

A iluminação baixa, amarelada e suave envolve Susana em uma áurea que 

tangencia o sagrado, mas sem jamais alcançar a redenção; contrasta-se o brilho tênue 

sobre seu corpo com a presença mais dura das figuras masculinas, compondo uma 

imagem em que a passagem da vida ao apagamento se dá como leve escurecer, não 

como ruptura. O som é mínimo, reduzido a ruídos quase imperceptíveis do ambiente, 

de modo que a ausência de trilha e o esvaziamento acústico ecoam o próprio 

esvaziamento que avança sobre a personagem: a confissão deixa de ser palavra e 

torna-se silêncio. 

A ambientação, marcada pelas cortinas, pelo leito ornamentado e pela penumbra 

ritualística, reforça a natureza liminar do momento: um espaço de transição, em que 

Susana é simultaneamente presença e ausência, corpo e lembrança. A composição do 

quadro traduz visualmente sua resistência ao mundo terreno e, sobretudo, seu 

desencanto diante das convenções religiosas que tentam conduzi-la para uma morte 

dócil, condução que ela recusa até o fim, pois deseja apenas “descansar” sem 

interferências. 

Nesse conjunto de imagens, o filme mobiliza representámentos que atravessam 

toda a análise precedente: o vento como índice do delírio; a luz vacilante como ícone da 

vida que se apaga; as sombras que funcionam como símbolos da dissolução; os corpos 

 
14 Traduzido por Eric Nepomúceno (2008): ESTOU COM A BOCA cheia de terra. 
— Sim, padre. 
— Não diga: “Sim, padre.” Repete comigo o que eu for dizendo. 
— O que o senhor vai me dizer? Vai pegar a minha confissão outra vez? Por que outra 
vez? 
— Esta não vai ser uma confissão, Susana. Só vim conversar com você. Preparar você 
para a morte. 
— Eu já vou morrer? 
— Vai, filha. 
— Então por que não me deixa em paz? Estou com vontade de descansar. Devem ter 
pedido ao senhor que viesse tirar meu sono. Que ficasse aqui comigo até meu sono ir embora. 
E o que eu vou fazer depois para encontrar meu sono? Nada, padre. Então por que o senhor 
não vai embora de uma vez e me deixa tranquila? 
— Vou deixar você em paz, Susana. Conforme você for repetindo as palavras que eu 
disser, irá adormecendo. Vai sentir como se você mesma se ninasse. E vai ver que quando 
você dormir, ninguém mais irá despertá-la... Você não vai voltar a despertar nunca mais.  (Pag. 72) 



 
 
 

60 

 

imersos em poeira, lama ou penumbra como materialização da fronteira entre vivo e 

morto. Esses signos, reiterados em diferentes cenas, constroem um campo perceptivo 

em que o fantasmagórico não é apenas tema, é método sensorial. 

Assim, a transmutação de Pedro Páramo no filme opera como uma tradução que 

não busca equivalência, mas metamorfose: a fantasmagoria rulfiana, feita de murmúrios, 

lacunas e memórias, converte-se em imagem, luz e textura. O audiovisual não replica o 

romance, ele o atravessa, dissolvendo matéria, voz e corpo, até que Comala emerja 

como um espaço em que a morte respira, a vida esmaece e o mundo, enfim, se desfaz 

em poeira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

61 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O presente trabalho analisou a transmutação do conceito fantasmagórico na 

passagem da obra literária Pedro Páramo, de Juan Rulfo, para sua adaptação 

cinematográfica lançada pela Netflix em (2024), com base nos estudos da 

intersemiótica. Partindo da teoria de Charles Sanders Peirce (1839-1914), com as 

contribuições de Roman Jakobson (2003), Lúcia Santaella (1983) e Umberto Eco (1962).  

Ao longo do trabalho, realizou-se uma leitura comparativa entre o romance e o 

filme, observando como os elementos simbólicos, visuais e sonoros foram utilizados 

para construir a atmosfera de Comala, lugar em que os limites entre a vida e a morte 

dissolvem-se. A análise intersemiótica demonstrou que a transposição do texto literário 

para o cinema não se dá de forma literal, mas por meio de um processo de recriação 

significativa, no qual a essência do discurso fantasmagórico é mantida, ainda que 

expressa por novos códigos e recursos expressivos. 

Desse modo, constatou-se que, na obra literária, a fantasmagoria se manifesta 

pela multiplicidade de vozes, pela fragmentação temporal e pela linguagem visual que 

convidam o leitor à interpretação constante. No filme, essa dimensão se concretiza 

através da visualidade, da iluminação e da trilha sonora que materializam a presença 

espectral e a sensação de suspensão temporal em quase todos as cenas 

fantasmagóricas. Em ambos os suportes, a morte não se apresenta como fim, mas como 

continuidade simbólica, reafirmando o caráter cíclico e metafísico do universo rulfiano. 

A ambientação e a estética visual constroem um espaço sombrio e espectral, 

reforçado por uma trilha sonora marcada por silêncios e ruídos que evocam a presença 

dos mortos. Os enquadramentos, os movimentos de câmeras e a caracterização das 

personagens expressam a não-linearidade entre vida e morte, enquanto a montagem 

fragmentada dialoga com a estrutura narrativa do texto literário. Além disso, símbolos 

visuais como a névoa, a terra e a poeira funcionam como signos de memória e ausência, 



 
 
 

62 

 

consolidando a atmosfera fantasmagórica de Comala. Como também, a cronologia de 

mudança do presente ao passado, o uso do foco, com projeções sonoras e seus efeitos 

especiais 

Com base nos fundamentos da intersemiótica peirceana, verificou-se os quatro 

pontos: a câmera, a luz, o som e a montagem do ambiente que a adaptação realizou 

para uma reconfiguração dos signos, dos ícones, dos índices e dos símbolos, 

produzidos em novos signos que ampliam e mudam a compreensão do texto original. A 

teoria da tradução intersemiótica, conforme Jakobson (2003) e Santaella (1983), 

mostrou-se essencial para entender que cada linguagem recria o sentido de acordo com 

suas próprias possibilidades, sem hierarquia entre elas. Já a noção de obra aberta, de 

Umberto Eco, evidenciou o caráter interpretativo e plural tanto do texto literário quanto 

do fílmico, reafirmando que o sentido se constrói na interação entre obra e 

leitor/espectador. 

Dessa forma, o trabalho alcançou seu objetivo em demonstrar que a 

transmutação do conceito fantasmagórico em Pedro Páramo constitui um processo de 

continuidade e transformação entre diferentes linguagens. O trabalho contribui, assim, 

para o campo dos estudos intersemióticos ao evidenciar que a adaptação não é mera 

reprodução, mas um ato criador, que amplia o horizonte interpretativo da obra e reafirma 

o poder simbólico da arte na construção de sentidos sobre a vida, a morte e a memória. 

Com isso, espera-se que esse estudo possa servir de contribuição para futuras 

pesquisas que abordem as relações entre literatura e cinema sob a ótica da semiótica, 

da intersemiótica e dos outros estudos do gênero fantástico. O que ampliará o diálogo 

entre as linguagens artísticas na busca pelo conhecimento contínuo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

63 

 

 

REFERÊNCIAS 

BAKHTIN, M. Marxismo e filosofia da linguagem. 3. ed. São Paulo: Hucitec, 1986. 

 

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. Tradução Paulo Bezerra. 6. ed. São 

Paulo: WMF Martins Fontes, 2011. 

 

BRAIT, B. Bakhtin e a natureza constitutivamente dialógica da linguagem. In: BAKHTIN, 

M. Dialogismo e construção de sentido. São Paulo: Editora da Unicamp, 2005. 

 

CHAREYRE-MEJAN, Alain. Le fantastique ou le comble du réalisme. In: Du fantastique 

en littérature: figures et figur. 1990. 

 

COSSON, Rildo. Como criar círculos de leitura na sala de aula. Contexto Revista 

Científica, [S. l.], n. 59, 2021. 

 

DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. (Orgs.). O planejamento da pesquisa 

qualitativa: teorias e abordagens. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2006. 

 

ECO, Umberto. Obra aberta: forma e indeterminação nas poéticas 

contemporâneas. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

 

GIL, Antônio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 

2008. 

 

JAKOBSON, Roman. Aspectos linguísticos da tradução. Linguística e comunicação. 

São Paulo: Cultrix, 2003. 

 

JAKOBSON, Roman. On linguistic aspects of translation. In: BROWER, Reuben A. (Ed.). 

On translation. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1971. p. 260–266. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia 

científica. 7. ed. São Paulo: Atlas, 2010. 



 
 
 

64 

 

 

LITTLEMINX.TV. Rodrigo Prieto. Disponível em: https://www.littleminx.tv/rodrigo-

prieto/. Acesso em: 12 out. 2025. 

 

MARICHAL, Juan. Juan Rulfo. BlogLetras, 02 set. 2015. Disponível em: 

https://www.blogletras.com/2009/10/juan-rulfo.html. Acesso em: 10 dez. 2025. 

 

PEDRO PÁRAMO. Direção Rodrigo Prieto. Produção Netflix. México, 2024. Filme 

(1h38min). Disponível em: https://www.netflix.com/. Acesso em: 09 ago. 2025. 

 

ROAS, David. La amenaza de lo fantástico: aproximación a un género inquietante. 

Madrid: Páginas de Espuma, 2011. 

 

SANTAELLA, Lúcia. O que é semiótica. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

 

STAM, Robert. A literatura através do cinema: realismo, magia e a arte da 

adaptação. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008. p. 19–22. 

 

TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica. São Paulo: Perspectiva, 1975. 

 

VARIETY. Pedro Páramo review: Rodrigo Prieto adapts a famous… Variety, 6 nov. 

2024. Disponível em: https://variety.com/2024/film/reviews/pedro-paramo-review-

rodrigo-prieto-1236203202/. Acesso em: 12 nov. 2025. 

 

XAVIER, Ismail. O discurso cinematográfico: a opacidade e a transparência. 4. ed. 

São Paulo: Paz e Terra, 2005. 

 

https://www.littleminx.tv/rodrigo-prieto/
https://www.littleminx.tv/rodrigo-prieto/
https://www.blogletras.com/2009/10/juan-rulfo.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.netflix.com/
https://variety.com/2024/film/reviews/pedro-paramo-review-rodrigo-prieto-1236203202/
https://variety.com/2024/film/reviews/pedro-paramo-review-rodrigo-prieto-1236203202/

	1 INTRODUÇÃO
	2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA
	2.1 Conceito de semiótica e intersemiótica
	2.2 Adaptações da Teoria Peirceana
	2.3 Literatura e cinema: um breve conceito
	2.4 Literatura fantástica e ambiguidade entre o real e não-real
	3 METODOLOGIA
	3.1 Corpus da pesquisa
	3.2 Critérios de análise
	3.2.1 Câmera, movimento e enquadramento
	3.2.2 Luz, iluminação
	3.2.3 Som, silêncio e atmosfera auditiva
	3.2.4 Montagem e ambientação
	4 Análise
	4.1 Sobre os autores: um pouco do autor Juan Rulfo e sua obra Pedro Páramo e do diretor Rodrigo Prieto
	4.2 Sinopse de Pedro Páramo
	4.3 Comala à Vista: Travessia para o Espaço dos Mortos
	4.4 Atravessando Comala: O Silêncio que Revela os Mortos
	4.5 A travessia pelos “tiliches”: a casa como inscrição do fantasmagórico
	4.6 Quando o nevoeiro revela a morte: Miguel e Doroteia no limiar do impossível
	4.7 O julgamento dos vivos e dos mortos: a ética despedaçada no velório de Miguel Páramo
	4.8 Entre a fé e o indizível: a confissão de Ana como cena-limite
	4.9 Entre a luz vacilante e o esquecimento: o fim de Eduviges
	4.10 A clausura de Toribio Aldrete: ecos, morte e assombro
	4.11 Entre ruínas e murmúrios: a casa dos irmãos como limiar fantasmagórico
	4.12 A Mulher que se Desfaz: Corpo, Terra e Dissolução Fantasmagórica
	4.13 A Praça das Almas: Murmúrios, Frio e a Revelação do Invisível
	4.14 A morte de Miguel Páramo: de caminho a neblina
	4.15 Entre a vigília e o delírio: a vertigem fantasmagórica de Susana
	4.16 O apagamento de Susana: rito, resistência e dissolução
	5 Considerações finais
	REFERÊNCIAS

